A Spiritual Contemporary Father

Print
Print

Bishop ATHENAGORAS of Sinope

A Memory of Metropolitan Emilianos of Silyvria (1916-2008)
Bose, 18 September 2008
by ATHENAGORAS of Sinope

Desiderava ardentemente I'unita visibile dei Cristiani

A Memory of Metropolitan Emilianos of Silyvria (1916-2008)
XVI INTERNATIONAL ECUMENICAL CONFERENCE
Listen to the lecture (in French):

INTRODUZIONE

La presenza, dopo tanti anni, dello scomparso Metropolita Emilianos Timiadis in questo Monastero e a questo Convegno
era data per scontata ma direi di piu : era un vero dono! Ogni partecipante del Convegno nonché ogni membro della
Comunita traevano beneficio - insieme o in colloquio privato - dalla sua semplicita, dalla sua attenzione paterna, dai suoi
consigli e dai suoi interventi durante i dibattiti. Con le sue parole ispiratrici egli era un vero padre per tutti noi.
Quest'anno, egli non & piu fra noi ! Ed & per questo che vogliamo ricordarlo.

L’amicizia e la fratellanza, che univano il compianto metropolita e la Comunita di Bose, risale alla notte dei tempi. Infatti,
gia nel 1968 il Metropolita Emilianos visitdo Bose e si intrattenne con fratel Enzo Bianchi ed i suoi compagni. Ritorno in
seguito egli ritornd ogni anno e il legame divenne sempre piu forte e talmente stretto che chiese, nel 1995, di potere
trascorrere la maggior parte del suo tempo come fratello della Comunita. Visse in comunita “in armonia nell’'unita del
cuore e dello spirito, presente in Dio e che Dio si aspetta dai suoi discepoli “.

Tutti coloro che lo hanno incontrato ricordano certamente la sua semplicita e il suo dinamismo evangelico, il suo modo di
occuparsi della Chiesa contemporanea ma soprattutto della Chiesa di domani. Cio che lo caratterizzava era una grande
preoccupazione per I'attualizzazione del messaggio evangelico

in un mondo che, troppo spesso, non conosce piu Dio, né lo cerca o resiste alla sua grazia. Egli sottolineava
costantemente la necessita di usare une lingua comprensibile e la ricerca dell’essenziale della nostra fede piuttosto che
di occuparsi dei dettagli. Egli stimolava la ricerca di una risposta alla domanda: come ridare senso alla nostra societa,
che troppo spesso dimentica le proprie radici. E' questo che faceva di lui un vero padre del nostro tempo : egli si
preoccupava del benessere di tutti coloro che non sempre capivano di essere chiamati a vivere in comunita con il loro
Creatore e Redentore. “Vivere in Cristo” deve essere — egli affermava — il frutto di una “scelta personale” e non puo, in
nessun modo, sottostare ad una qualche pressione o obbligo. E' necessario che per ogni nuova generazione (teologi,
monaci e monache...) delle persone siano preparate per dedicarsi alla rivitalizzazione costantemente rinnovata della
fede in Cristo. Oltre a tutto questo egli rimane, comunque, un grande promotore dell'ideale dell'unita dei cristiani.

BIOGRAFIA

Il compianto Metropolita Emilianos nasce nel 1916 a lkonion (Cappadocia) e viene battezzato con il nome dello zio
(fratello di sua madre), I'etno-martire Emilianos Lazaridis, Metropolita di Grevena (Grecia). Dopo la catastrofe dell'Asia
Minore, egli fugge con la giovane madre, gia vedova, e i suoi 3 fratelli e sorelle, prima a Costantinopoli e poi ad Atene
dove i bambini possono andare a scuola. Conclude i propri studi presso la Scuola di Commercio di Atene ma capisce
ben presto che questo non gli bastava piu e che desiderava studiare Teologia : cosi, nel 1935, si iscrive al celebre
Istituto Teologico di Halki.

L'8 agosto 1940, viene consacrato diacono dal rettore dell'lstituto, il Metropolita Emilianos di Filadelfia. Il 29 giugno 1942,
viene ordinato prete dal Metropolita Joachim di Derka e nominato rettore della celebre Parrocchia Makrochorion nella
Metropoli di Derka (vicino a Costantinopoli). Vi rimane 5 anni compiendo un'azione pastorale e catechetica veramente

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4


https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2008/IMG_1502Athenagoras.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2008/IMG_1502Athenagoras.jpg
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=220&Itemid=1051
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=220&Itemid=1051
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=220&Itemid=1051

esemplare. La sua attivita ecumenica era dunque iniziata. In quel periodo egli incontra il presbitero cattolico-romano e
collabora col YMCA.

Nel 1947, il Metropolita Germanos Strinopoulos lo chiama per diventare Vicario Generale della Metropoli di Thyateira
(Europa occidentale) - con sede a Londra - dove egli porta a termine i suoi studi presso I'Universita di Oxford. Lo stesso
anno, diventa Dottore in Teologia presso I'Universita di Tessalonica presentando la Tesi : “L'impossibilita del perdono
nella lettera agli Ebrei”. Questo periodo segna profondamente il giovane archimandrita Emilianos. Il fatto di essere
diventato il piu stretto collaboratore del Metropolita Germanos Strinoupolis, gli permette di conoscere tutta la
problematica del movimento ecumenico. Il metropolita Germanos si occupava del problema ecumenico sin dagli anni
venti e rappresenta certamente, per I'Ortodossia, uno dei pionieri e una delle figure piu eccelse dell’lecumenismo. Fu lui
I'autore della celebre Enciclica del Patriarcato Ecumenico a tutte le Chiede del mondo (1920), vera esortazione a creare
un vero legame fra le Chiese. In una intervista rilasciata al settimanale francese “Unité des Chrétiens” , Mons. Emilianos
confidd di avere appreso molto, durante il suo soggiorno in Gran-Bretagna, dai pastori della Chiesa presbiteriana
scozzese : “ Ammiravo le loro omelie che erano nel contempo brevi e vivaci, piene di aneddoti e di immagini,
che riconducevano all’'essenziale”.

Nel 1952, il successore del Metropolita Germanos, Athenagoras Kavadas, invia padre Emilianos in Belgio dove presta
servizio religioso prima in due parrocchie greche (Anversa e Bruxelles) e poi in quella di Rotterdam. Ad Anversa, Si
occupa in particolare della pastorale dei marinai greci. Molto presto, inizia a collaborare con i fratelli delle altre chiese
cristiane e crea una vera piattaforma ecumenica. Qualche anno dopo arrivarono i primi minatori in Belgio dei quali egli si
occupa personalmente.

Nel 1959, Padre Emilianos Timiadis viene nominato, dal Patriarca Ecumenico Athenagoras e dal Santo Sinodo,
rappresentante permanente presso il Consiglio Ecumenico delle Chiese (COE) a Ginevra. L'anno seguente, il Santo
Sinodo del Patriarcato Ecumenico lo sceglie come vescovo di Meloa. La sua ordinazione episcopale ha luogo a Parigi,
nella cattedrale ortodossa di Saint Etienne. L'incarico di rappresentante permanente presso il COE impegna tutto il suo
tempo per quasi un quarto di secolo (1959-1984) ed egli stabilisce le proprie regole sempre fedele al Trono Ecumenico
adoperandosi per promuovere sempre l'unita dei cristiani. In seguito viene nominato metropolita titolare di Calabria
(1965) e, piu tardi ancora, metropolita di Silyvria (1977).

Il suo successore al COE, il grande protopresbiteriano Georges Tsetsis, scriveva, tempo fa, in un articolo dedicato al
compianto gerarca : “ll metropolita Emilianos si considerava piu un missionario e un padre spirituale che un “diplomatico
ecclesiastico” ; (...) qualcuno che era pienamente coinvolto per dare un impronta ortodossa ai congressi e agli incontri
sul monachesimo o sulla testimonianza della Chiesa nel mondo contemporaneo”.

Andare in pensione (1985) non significd assolutamente per lui diventare inattivo...Al contrario ! Scrisse numerosi libri ed
articoli, insegno in vari Istituti di teologia (Boston e Joensuu in Finlandia) e partecipd a numerosi convegni ed incontri di
carattere spirituale ed ecumenico.

Uno dei grandi problemi che spesso sollevava era che la Chiesa Ortodossa non possedeva istituti dove i “metropoliti in
pensione” potessero degnamente vivere insieme. Alla fine degli anni '90, egli decide di lasciare definitivamente Ginevra e
divide il proprio tempo fra la Grecia (prima a Preveza poi a Aigion) e I'ltalia (monastero di Bose). A Bose, egli si recava
spesso nella biblioteca, scriveva articoli e teneva conferenze per i fratelli e le sorelle della Comunita. Amava parlare della
vita e soprattutto degli scritti dei Padri della Chiesa. Ad Aigion, egli andava, instancabile, da un paese all'altro, per
presiedere la Divina Liturgia e predicare la parola di Dio con il suo inconfondibile ed infervorato stile. A “Agios
Charalambos”, la casa dove risiedeva, era come un faro spirituale per i suoi compagni. Era 'esempio di una persona che
sapeva usare del proprio tempo in modo utile. Egli crea anche gruppi di scambio su temi spirituali, riceve le confessioni,
trova il tempo per riflettere e scrive articoli sulla stampa locale. Su richiesta del vescovo locale, egli partecipa attivamente
ai lavori di vari seminari ed incontri tra presbiteri. Anche in questo caso, era considerato un vero padre spirituale,
intensamente preso dai problemi dell’epoca e del futuro della Chiesa e della vita in comune.

Tutti coloro che lo hanno conosciuto saranno d’accordo con me nel dire che pur non essendo eccentrico, era per lo
meno una persona piena di originalital

UN BISOGNO DI FEDE VIVA

Si, Monsignor Emilianos era un vero padre, preoccupato del benessere di tutti. Aveva un interesse particolare per i
giovani e per coloro che prendevano o desideravano prendere delle responsabilita nellambito della Chiesa. Ho avuto
'occasione di vivere personalmente questa “paternitd” e non ero certamente il solo! Da studente presso I'lstituto

Ecumenico di Bossey, vicino a Ginevra, egli veniva di tanto in tanto a trovarmi e mi guidava nel mio impegno ecumenico.
Sottolineava sempre l'importanza di avere, nella mia vita, un equilibrio spirituale che doveva consentirmi, oltre ai miei
obblighi, di trovare, ogni giorno, tempo per la lettura e la preghiera personale. La formazione intellettuale e la vita
spirituale erano per lui due pilastri importanti sui quali la personalita del preshitero deve appoggiare. Per “formazione
personale”, egli intendeva innanzitutto un contatto vivo con la Santa Scrittura ma anche con la letteratura patristica in
generale. “Vivere il Vangelo deve essere il frutto di una scelta personale, senza costrizioni ne sanzioni. (...) Noi siamo
chiamati a vivere il Vangelo in maniera autentica, a collocarlo al centro della vita europea” . Tutto il suo pensiero era
centrato sulla figura di Cristo, “Egli € il fondatore della Chiesa e della vita monastica; I'ispiratore della vita ascetica in
seno alla Chiesa

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4



". Tutto il suo “essere” e il suo modo di vivere testimoniano una notevole semplicitd evangelica e una profonda
solidarieta. Nella posizione che aveva presso il Consiglio Ecumenico delle Chiese, si adoperava per combattere la
poverta e la fame nel mondo. Nelle sue numerose conferenze ed interventi, dimostrava anche un grande amore per le
opere dei Padri della Chiesa, in particolare per i Padri del deserto e, negli ultimi anni, per i Padri siriani dei quali, negli
ultimi anni, studiava e analizzava intensamente le opere. La lucidita spirituale, la disciplina e la sobrieta dei Padri “neptici
" erano per lui dei doni che metteva in opera per la sua lotta personale contro tutto cid che porta alla corruzione.

LA RESPONSABILITA’ CRISTIANA NON CONOSCE FRONTIERE

Come presbitero - e piu tardi come vescovo — si sentiva responsabile nei confronti di tutti coloro che incontrava sulla sua
strada. Senza nessuna eccezione. Non era uno di quelli che investono se stessi soltanto per coloro che gli sono stati
affidati ma sapeva rendersi utile per tutte le persone che incontrava. Negli anni in cui era un giovane presbitero ad
Anversa, dovette confrontarsi con la dura realta della vita nel porto e attorno al porto. Egli sentiva la necessita di lavorare
con i suoi confratelli, cappellani delle altre chiese cristiane, e di consultarli regolarmente. Per lui non era concepibile che i
marinai fossero avvicinati disgiuntamente mentre, ben presto, sarebbero tutti partiti per lunghi mesi vivendo insieme sulla
stessa nave. Fu lideatore di quella piattaforma ecumenica che si riuniva presso la sua residenza. o mi ricordo come,
molto spesso, egli parlava, “quasi come un bambino” , delle ghiottonerie culinarie con le quali sua madre accoglieva i
suoi colleghi. A volta gli succedeva di cercare — accompagnato da sua madre — di fare capire a delle giovani donne che
si prostituivano, quali indegnita infliggevano a se stesse. Simile iniziative alquanto “audaci” caratterizzavano bene
Monsignor Emilianos! Perché si, “la responsabilita cristiana” non conosce frontiere. Non si occupava soltanto di cio che é
suo, dimenticando tutto cio che non lo €. La responsabilita cristiana si nutre di amore ed ha come unica ragione e scopo
l'interezza del corpo ecclesiologico sociale, con tutte le sue necessita.

UN UOMO DI FIDUCIA E DI DIALOGO

Una saggezza cristiana tutta fatta di semplicita ha fatto di lui 'uomo del dialogo e della fiducia. Non soltanto numerosi
fedeli ortodossi ma anche presbiteri e pastori si appellavano alla sua capacita di ascoltare, chiedendogli consigli e
aprendogli il proprio cuore.

Monsignor Emilianos e stato anche un vero padre spirituale per le migliaia di giovani greci giunti in Belgio per lavorare
duramente nelle miniere di carbone. Durante la terribile catastrofe mineraria del 1956 di Marcinelle, egli organizzo — con
lo stesso stile di collaborazione ecumenica di Anversa — con i suoi confratelli delle Chiese sorelle, una sorta di “centro di
crisi inter-pastorale”. Come avrebbe potuto occuparsi soltanto delle sue “pecorelle” greche ?... Il dolore era lo stesso per
tutti ! Ogni sera teneva una riunione per aiutare, per quanto possibile, le persone moralmente e materialmente. Egli capi
rapidamente che il lavoro pastorale con i minatori superava le capacita di un uomo solo e chiese rinforzi al Patriarca
Ecumenico Athenagoras. Poco tempo dopo (1956-1957) ricevette, come vicario episcopale, alcuni giovani preti fra i quali
si trovava il giovane Pantéléimon Kontogiannis, oggi Metropolita in Belgio. Accompagno quest'ultimo fino a Mons e, una
volta arrivati alla stazione, gli consegno una valigia di cartone che conteneva dei vasi liturgici, un evangeliario, un
antimansion e un abito liturgico dicendogli : “Ecco la tua parrocchia”, mostrandogli la citta di Mons! Egli metteva a
confronto i suoi giovani assistenti con la dura realta ma non li piantava in asso mai. Teneva anche con loro delle riunioni
che avevano come obiettivo I'ottimizzazione del lavoro pastorale presso i giovani emigranti.

Cosa del tutto impensabile al giorno d’oggi nel contesto europeo in cui viviamo. Mons. Emilianos era un uomo di fiducia e
di dialogo; un uomo assennato, aperto e tollerante ; un uomo di responsabilita.

Furono queste qualita che fecero di lui la scelta giusta come Rappresentante permanente del Patriarcato Ecumenico
presso il Consiglio Ecumenico delle Chiese di Ginevra. Egli aveva una visione molto piu ampia di questo ruolo ! Per lui,
non si trattava semplicemente di fare da tramite tra due organismi e di fare conoscere, a tutti i livelli, il punto di vista
ortodosso. Accanto all'utile lavoro per una buona e mutua comprensione tra i Protestanti e gli Ortodossi, egli vedeva
anche la necessita di informare le Chiese Ortodosse locali sul pensiero ecumenico. Molti Paesi ortodossi vivevano sotto
il giogo comunista e non avevano né la liberta né la possibilita di stabilire contatti con le altre chiese cristiane. Ed € cosi
che il metropolita Emiliano divenne la persona che, nel 1961, negozio I'adesione del Patriarcato di Mosca al COE. Nei
suoi contatti con i fratelli e le sorelle cattolico-romani, egli amava dire che cosa aveva, a sua volta, ricevuto da loro :
'amicizia e la rettitudine.

“ HO UN SOGNO”

Monsignor Emilianos era una persona onesta nei suoi colloqui e spesso diceva ai Cristiani ortodossi cid che potevano
imparare dalle Chiese sorelle. Malgrado il suo amore per la tradizione liturgica della Chiesa ortodossa, egli sapeva
essere critico e sottolineava la semplicita e I'essenza custodita nella liturgia in Occidente. Non era un grande sostenitore
delle numerose ripetizioni e dello stile sfarzoso delle liturgie pontificali ortodosse e non riusciva a capire come mai, in
tante chiese, i fedeli rimanevano passivi durante la liturgia quando, in origine, il popolo celebrava, nella lingua popolare
dell’'epoca, la liturgia. Egli era un grande sostenitore dell’assunzione regolare della Santa Comunione come “Dono di Dio”

Benché non si trovo mai veramente a capo di una diocesi, egli si interessava molto ai problemi e ai temi pastorali. Molti
dei suoi studi erano infatti dedicati ad argomenti quali: la vita sacramentale, la confessione, I'eucaristia, la parrocchia, il

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4



matrimonio, I'ascesi, i bambini... Sapeva spiegare e discernere I'essenziale del formale.

Mi ha spesso raccontato che accarezzava un grande sogno: la creazione di un Centro di Incontro, in Grecia, dove
avrebbe potuto lavorare per l'unita dei Cristiani. Sapeva, certo, che ai giorni nostri, in Grecia, “I'ecumenismo” rimane un
argomento difficile e ne soffriva. Ma qui, a Bose, si rallegrava dei contatti ecumenici e del dialogo che, piano, piano,
prendeva corpo. Egli teneva in modo particolare al dialogo tra monaci e monache dell’Oriente e dell'Occidente ed € per
questo che, con il sacerdote spagnolo Don Julian Hernando (anche lui ci ha lasciato quest’anno), cred nel 1970 una
Associazione Internazionale di Incontro dei Religiosi (EIIR). Circa dieci anni fa, mi chiese di continuare la sua opera in
guesta diaconia, cosa che ho fatto con tutto il cuore.

Spesso mi chiedeva anche di erigere un piccolo monastero ortodosso che sarebbe stato, in Belgio, un vero “faro” per la
spiritualita e per i contatti ecumenici. Non sono in grado di contare tutte le lettere che mi ha scritto, lettere manoscritte,
piene di consigli e di incoraggiamenti... L'ultima volta che ho avuto I'occasione di intrattenermi con lui, € stato qui, in
guesto santo Monastero, pochi giorni prima della sua dipartita da questo mondo sapeva che era giunta la sua ora ed &
per questo che egli volle, a tutti i costi, trascorrere un po’ di tempo con fratel Enzo e la sua Comunita ed intrattenersi con
loro. Rendiamo grazie a Dio per tutto cid che abbiamo potuto ricevere da lui.

PER CONCLUDERE : IL SUO TESTAMENTO SPIRITUALE

Per quanto riguarda la nostra ricerca dell’'unita visibile delle chiese, egli era — anche sotto molti altri aspetti — molto chiaro
: “dobbiamo distinguere unita da uniformita”. Spesso le tradizioni, legate a culture locali, vengono assolutizzate.
Dobbiamo ottenere I'unita nella diversita come fu nel caso della Chiesa delle origini. Pensiamo alla quantita di riti liturgici
che ci sono stati trasmessi. Al centro di tutti questi riti ritroviamo I'Eucaristia dei battezzati, che investiti tutti del
sacerdozio reale sono, pertanto, co-responsabili per una nuova vita in Cristo. L’'Europa — e pil ampiamente — il mondo
intero, ha piu che mai bisogno di valori e di senso. Come il lievito nella pasta, dobbiamo sentirci tutti insieme chiamati,
come araldi di Cristo, a fare crescere il dinamismo dei cristiani. Ed & per questo che, in un certo senso, egli ha “
declericalizzato” e “ decostituzionalizzato” la Chiesa affinché i fedeli da spettatori diventino nuovamente attori e
partecipino alla vita spirituale. “Dio ha dato tante forze al battesimo di ognuno. Questa energia rappresenta un capitale
che deve dare i suoi frutti. Ognuno di noi € responsabile nel rimettersi in gioco, ma non abbiamo il diritto di dichiararci
troppo deboli”.

Fino al suo ultimo respiro, il nostro compianto metropolita continud a porre I'accento sulla necessita di formazione dei
Cristiani con la lettura quotidiana. Ma aggiungeva anche che non si doveva separare la teoria dalla pratica poiché il “
Vangelo non é soltanto un filo conduttore per la fede ma anche per la vita “tout court”

Il metropolita Emilianos desiderava ardentemente Il'unita visibile dei cristiani ma sapeva “che soltanto I'amore
incondizionato di Dio per gli uomini, donato dallo Spirito Santo, puo ristabilire I'unita dei cristiani”. Con questa speranza e
tanto amore egli si € addormentato nel Signore, il 22 febbraio 2008 ad Aigion (Grecia), dopo avere pronunciato

Ringraziamo il Signore, nostro Dio, per averci inviato un simile servitore e padre per tanti anni! Eccolo, ora, nell’eternita,

accanto al Giudice Supremo.
vescovo Athenagoras di Sinope

XVI CONVEGNO ECUMENICO INTERNAZIONALE

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4


https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=220&Itemid=1051
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=220&Itemid=1051
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=220&Itemid=1051

