La pandémie : un examen de realité

Lettre aux amis - Qigajon de Bose n. 69 - Avent 2020

Chers amis, chers hétes et vous qui nous suivez de loin,

Comme chaque année, I'Avent est un moment de vigilance et d’espoir confiant, une occasion de relire le passé et
d’ouvrir nos yeux et nos coeurs a la venue du Seigneur dans nos vies et a la fin des temps. Si notre communauté a vécu
et vit encore cette année une épreuve particuliere, elle a également partagé avec vous tous, et avec des millions
d'autres hommes et femmes dans le monde, la tribulation de la pandémie. Il N’y a personne qui n'ait pas été plus ou
moins gravement affecté, directement ou indirectement, par le virus. Notre communauté a également été touchée : au
moment ou nous écrivons, certains de ses membres sont isolés parce qu'ils sont positifs au Covid-19. Les
conséquences ont été et seront de plus en plus ressenties non seulement en termes de santé, mais aussi sur le plan
professionnel, économique, relationnel, social : nous voyons notre présent rendu précaire et notre avenir incertain, nous
ne savons pas ce que cette pandémie nous réserve et ou elle nous ménera.

Mais si le propre de I'étre humain est de s’interroger sur lui-méme et sur son monde, alors tout cela est compréhensible
et nous voulons aussi oser une réflexion simple et élémentaire a la lumiére de la parole de Dieu et saisir comme un
signe des temps ce que cet événement nous a dit maintenant déja, au-dela de ce qui peut arriver dans le futur. Les
Francais, jouant avec le mot « maladie », et le décomposant, en tirent cette phrase : le « mal a dit ». Que dit le mal de
pandémie a notre sujet et a notre adresse ? Elle nous dit d’abord quelque chose qui nous concerne tous, qui s'applique
au sens de la vie, qui concerne le fait d’habiter le monde, d’étre humain, bien plus et bien avant que d’'étre croyant et
chrétien. Et ce n’est qu’en écoutant cette parole que nous pouvons nous permettre d'étre mis au défi également en tant
que chrétiens et membres d’une Eglise. Puisque, en fait, 'authenticité de 'espérance chrétienne - qui nait dans le temps
suspendu de l'aube d'un premier jour de la semaine, face a une tombe vide - consiste a savoir toucher le tragique des
existences, notre réflexion veut s’inscrire dans le flux continu de la pensée sur la pandémie qui unit des hommes et des
femmes de toute croyance et orientation de pensée et qui tente d'interpréter I'événement, de saisir le message, pour
construire des modéles de vie plus sensibles et une espérance authentique. Une espérance qui ne sera jamais
I'optimisme superficiel du « tout ira bien », mais la lourde responsabilité qui nous engage jour aprés jour. Tout d'abord en
nous guidant vers une lecture critigue de notre mode de vie.

La pandémie nous déconcerte car elle se permet de nous rappeler que rien n’est acquis, et encore moins dd, dans notre
vie. Pas méme le fait de respirer. Ni le fait de se serrer la main ou de s’embrasser quand on se rencontre. Ni méme de
marcher et de se promener a I'extérieur. Ni de partager une table avec des amis. Donc pas méme la gestion élémentaire
des gestes quotidiens de notre vie. La pandémie remet silencieusement en question nos présomptions, démasque nos
illusions, met a nu nos prétentions.

La pandémie représente une grande lecon de limites. A cause d’elle, les horizons de 'homme global sont énormément
restreints : les routes sont barrées, les voyages sont interdits, on reste entre quatre murs pendant des jours, on ne
franchit pas le seuil de sa propre maison, comme si les montants de portes étaient devenus de nouvelles colonnes
d’'Hercule. Le monde réduit aux dimensions domestiques. L'urgence sanitaire impose des mesures restrictives bien plus
radicales que la « limite du sabbat », ldéechum shabbat, a savoir la limitation des mouvements prévue dans le judaisme
pour le jour du sabbat, pour rappeler que ce n’est pas 'action et I'agitation de 'homme qui fait avancer le monde. L’art
difficile de dire « non » nous est demandé, celui de fixer des limites et de les respecter, de ne pas faire, de ne pas aller,
de ne pas se réunir. Il nous est demandé - paradoxalement - de faire preuve d’'une humble douceur, c’est-a-dire, au sens
biblique, de I'art d'étre plus fort que sa force en se limitant. Plus encore, nous sommes ramenés a la limite qu'est le
corps, qui doit apprendre une maniére de se rapporter a I'espace environnant qui est étrangére a notre culture
méditerranéenne. Nous voila soudain devant la vérité élémentaire de notre corps et face a la préciosité de notre temps
gue nous pouvons maintenant saisir, sentir, et non seulement voir s’enfuir. C'est-a-dire les deux limites fondamentales
de notre condition humaine : I'espace et le temps. Le défi de la limite, que nous pose la pandémie, est le suivant :
saurons-nous habiter le corps et le temps ?

a

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://www.monasterodibose.it//images/comunita/notizie/20_12_15_lettera_amici.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/comunita/notizie/20_12_15_lettera_amici.jpg

La pandémie est une memoria mortis. Elle a rappelé et rappelle encore, méme avec brutalité, que non seulement la
fragilité et la vulnérabilité sont des éléments constitutifs de la vie dont c’est la tAche humaine de les intégrer dans la vie,
mais aussi la mort. En effet, la vie n'est pas sans mort et seul ce qui vit a la capacité de mourir. Et cela est vrai tant au
niveau biologique qu’au niveau spirituel : seule cette mort vitale et vivifiante qu'est 'amour peut donner sens et saveur a
la vie mortelle. Le Covid-19 a ainsi mis en crise notre recherche de puissance et d’'invulnérabilité, notre délire de toute-
puissance, notre négation de la fragilité et notre suppression de la mort. Et il nous a obligés a nous placer a nouveau
devant I'horizon de la mort afin de retrouver cette sagesse qui nait toujours du fait de penser la vie en tenant compte de
la mort. Incerta omnia, sola mors certa (« Tout est incertain, seule la mort est certaine »), considérait lapidairement
Augustin. Et cette certitude unique de notre vie, qui paradoxalement rend tout incertain et transitoire, est a la base du
fondement de notre sagesse, de I'éthique et du sens de notre vie. Et cela est vrai pour tous les humains, quelles que
soient leurs croyances ou leurs penseées.

La pandémie nous a montré que nous existons en relation avec les autres, que nous avons besoin les uns des autres. Et
elle a remis en question les tendances du radicalisme individualiste qui nous habitent. Nous sommes en relation : c’est
une autre legon, aussi simple et élémentaire qu’elle est souvent négligée et ignorée dans notre vie quotidienne. Si elle
nous oblige a prendre nos distances, si elle nous incite a ressentir 'autre comme une menace potentielle, mais aussi a
nous percevoir comme des porteurs potentiels de contagion, la pandémie nous enseigne l'essentialité de ces simples
relations quotidiennes que nous pensions pouvoir tenir pour acquises et qui, au contraire, ne le sont pas. Mais tout
comme elle nous demande d’observer la distance, de mettre nos masques, elle nous incite a prendre nos responsabilités
envers les autres. Cette lecon porte sur notre responsabilité personnelle. Ma vie et celle des autres, surtout celle des
plus fragiles, dépendent aussi de mon comportement.

A une société qui ferme ses frontiéres aux migrants et aux étrangers, qui met en place des politiques de rejet, le virus qui
traverse sans heurts les frontiéres et les limites a montré la stupidité et la méchanceté des politiques immunitaires qui
poursuivent obsessionnellement la sécurité et se découvrent ensuite radicalement insécurisées. L'insécurité doit
également étre intégrée a la vie. Ainsi que l'ignorance. Contre I'arrogance de la connaissance, le virus nous a révélé la
profondeur de notre ignorance, amenant méme les « experts » a tatonner. L'incertitude est un principe qui doit étre intégré
dans nos connaissances et nos modes de connaissance. Pour arriver a une humble connaissance.

En somme, la pandémie se révele étre un examen de la réalité qui, tout en nous aidant a nommer les tendances
destructrices et les habitudes malsaines dans notre vie personnelle, sociale et politique, nhous améne également a
identifier les voies a suivre pour une vie a une échelle plus humaine, caractérisée par une écologie intégrale, ou peut-
étre pourrions-nous dire radicale, qui englobe a la fois les dimensions environnementale et sociale, mais aussi mentale,
psychique et spirituelle.

Ces observations, qui rejoignent I'esprit qui traverse a la fois Laudato si’ et Fratelli tutti du pape Francgois, nous semblent
une base humaine élémentaire sur laquelle fonder notre pratique chrétienne, en l'orientant vers cette essentialité qui est
la caractéristique typique d’une véritable réforme. Il s’agit toujours d’un mouvement de dépossession, une ablatio, un
acte de détachement et de simplification.

Chers amis et hotes, chers fréres et sceurs en Christ, nous vivons ce temps de I’Avent qui nous dispose a attendre la
venue du Seigneur. Et le Seigneur viendra dans la nuit : « Le soir ou au milieu de la nuit, au chant du coq ou le matin »
(Mc 13,35). Une nuit qui est le symbole d’une condition historique et existentielle sombre, obscure, fatigante et remplie
de tribulations. Notre tache n’est pas de 'accompagner en fermant les yeux, mais de les ouvrir en veillant et en restant
lucides. Que la nuit que nous vivons ouvre nos yeux, au lieu de les fermer : levons-les vers le Seigneur qui vient, car en
lui notre libération est proche.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2



