La gratuité du monachisme

Imprimer
Imprimer

\RGHERITA PAVESI MAZZONI, Monaco con colomba

Lettre aux amis n° 51
Avent 2010
“Vous, les moines, vous chantez, qui vous écoute? Vous célébrez des liturgies, qui vous regarde? Vous veillez de

nuit, qui s'en apercoit? Mais vous montrez ainsi que vous ne préférez rien a I'amour du Christ”

Lettre aux amis n°® 52 - Avent 2010
Chers amis, hétes, et vous qui nous accompagnez de loin,

Durant ces derniers mois, nous sont revenus plusieurs fois a I'esprit les mots que Paul VI avait adressés aux moines en
1966. Le pape écrivait alors : « Vous, les moines, vous chantez, mais qui écoute ? Vous célébrez des liturgies, mais qui
vous regarde ? Vous veillez de nuit, qui s'en apercoit ? Pourtant vous montrez ainsi que vous ne préférez rien a I'amour
du Christ. » Vraiment, le trésor précieux de la vie monastique est caché et rien ou presque n'apparait de la dimension
essentielle de cette vocation : la gratuité des gestes quotidiens qui s'y accomplissent est souvent I'unique dimension «
remarquable » dans un monde et une société qui semblent tout mesurer sur I'apparence, sur I'image, sur l'efficacité...
Puis il arrive parfois que, en raison de circonstances inattendues, ce voile qui maintient secret I'essentiel est traversé
d’un rayon de lumiére ; alors, parmi ceux qui ignoraient méme I'existence des moines ou en constataient I'insignifiance,
nombreux sont ceux qui restent frappés de la charge d’humanité et de la dimension spirituelle qui peut émaner de vies si
simples et cachées.

Durant les derniers mois, quelque chose de cette sorte s’est produit avec I'aventure des moines de Tibhirine, en Algérie,
projetée subitement sous les feux de la scéne internationale une quinzaine d’années apres la tragique fin de leur vie : le
film Des homme et des dieux a raconté a haute voix ce récit quotidien d’amour et de labeur que les moines trappistes
avaient murmuré durant de longues années, sans se préoccuper d'avoir des retombées médiatiques, mais soucieux
uniquement de rester fideles a leur vocation d’ « obscurs témoins de I'espérance » la ou le Seigneur et les vicissitudes de
leurs vies les avaient placés. Or I'exceptionnel de leur vécu n'a certes pas été le dramatique épilogue, mais bien plutbt la
persévérante stabilité dans une vie simple, fait de choses de tous les jours : tensions, peurs, divergences, moments de
joie et de douleur, heures de travail et de priére, lecture amoureuse des Ecritures et dialogue d’amour avec les hommes
et les femmes avec qui ils entraient en contact... La vie monastique — vécue par une portion congrue de croyants qui
professent une foi elle-méme devenue minoritaire — est en réalité un choix tout humain, fait de gestes quotidiens, de
limites et de peurs, de rythmes et d’épisode presque banals, qui n'apparaissent pas, dans la répétitivité du quotidien. Et il
s’agit d’'un choix réalisé par des personnes absolument normales, peut-étre profondément différentes entre elles par la
culture, la formation, la sensibilité, la provenance sociale : des personnes dans lesquelles chacun peut se reconnaitre,
gu’il partage ou non la méme foi. Le monachisme, dans ses expressions les plus authentiques, a toujours été un choix
de contre-culture, de marginalité volontaire et libre : non dans les sens qu'il s’agirait d’'une option élitaire, adoptée par
une groupe exclusif de purs et durs, mais dans sa capacité a ne pas se laisser conditionner par les comportements de la
majorité, lorsque celle-ci se détourne des exigences évangéliques. Un phénomeéne marginal, donc, souvent périphérique
méme par rapport a 'Eglise — n’oublions pas que sa nature est fondamentalement non cléricale — mais non auto-exclusif
: une maniére « autre » d'étre au cceur de 'humanité, 1a ou battent les énergies vitales de toute vie commune... Ces
moines ont su montrer la dimension quotidienne du bien, les potentialités normales et tout humaines que chacun d’entre
nous porte en soi, la capacité d'aimer et d'étre aimé sans calcul, la possibilit¢ de vivre avec dignit¢ méme dans
'angoisse et la peur, le discernement laborieux pour affronter des situations dramatiques, en cherchant non pas
comment s’en sortir a tout prix, mais plutdt comment pouvoir les traverser tous ensemble.

Un grand homme spirituel de notre temps, Timothy Radcliffe, a bien compris la dimension de gratuité de la vie
monastique. Dans un texte d'il y a une dizaine d’'années, lorsqu’il était maitre général de I'ordre des dominicains, il
décrivait ainsi le monachisme : « La vie du moine n'a pas de buts particuliers a atteindre, elle semble ne conduire nulle
part et c’'est une vie vécue dans I'humilité, “faite” d’humilité. Les différents aspects quotidiens de la vie monastique
contribuent a créer ce vide dans lequel Dieu se fait une place. Un “vide” dont le sens se retrouve dans la célébration de
la liturgie, dans le chant choral qui le comble des louanges de Dieu. Les moines sont généralement trés occupés, mais

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//images/stories/comunita/lettera_agli_amici/IMG_4664_Monaco_con_colomba.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/stories/comunita/lettera_agli_amici/IMG_4664_Monaco_con_colomba.jpg
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=1002&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=1002&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=1002&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//content/view/3766/466/lang,fr/
https://www.monasterodibose.it//content/view/3766/466/lang,fr/
https://www.monasterodibose.it//content/view/3766/466/lang,fr/

ce n'est pas l'activité spécifique qui constitue le but principal de leur existence : ils travaillent la terre, mais ne sont pas
agriculteurs ; ils enseignent, mais ne sont pas professeurs ; s'’ils ont la responsabilité d’un hopital ou d’'une mission, ils ne
sont pas en premier lieu médecins ou missionnaires. » C'est ce qu'un autre grand moine, Basil Hume, devenu
archevéque de Westminster et cardinal, aimait répéter : « Nous, les moines, nous ne pensons pas avoir une mission ou
une fonction spéciale dans I'Eglise, nous ne voulons pas changer le cours de I'histoire, nous sommes simplement la ol
nous avons été placés. » C'est précisément ce manque d'objectifs explicites qui montre que Dieu seul est la raison
d'étre, secréte et cachée, de la vie monastique. Dieu se manifeste comme le centre invisible de I'existence du moine,
exactement dans la mesure ou il ne cherche pas a fournir d’autre justification pour ce qu'il est. « La vie du moine — notait
encore Timothy Radcliffe — témoigne justement de ceci : nayant rien de spécial aux yeux des gens, elle contient un vide
en son centre, et c’est la que nous pouvons entrevoir le “trdne” de Dieu, la gloire de Dieu. C’est une vie qui interroge
également parce qu’elle semble ne conduire nulle part ; il n'y a pas d’échelons a gravir, ni de promotions a attendre ; le
seul but a atteindre est 'humilité. Si, dans la pensée courante, une vie sans promotions, sans gratifications, n'a pas de
sens, dans la vie des moines, c’est précisément cette absence de progression qui démontre que Dieu est le but ultime
de I'existence. » Et voici comment le maitre général des dominicains concluait sa réflexion : « Le degré le plus élevé de
'humilité pour un moine, c'est lorsqu’il découvre non seulement qu'il n'est pas le centre du monde, mais qu'il n’est pas
méme le centre de soi-méme. Le vide dans lequel Dieu plante sa tente n’est pas uniguement au centre de la
communauté, mais il est au centre de son étre méme. La vocation principale des moines est peut-étre celle de montrer la
beauté de ce vide, d’'étre individuellement et communautairement des temples dans lesquels la gloire de Dieu peut
prendre demeure. »

En feuilletant les autres pages de cette lettre, vous trouverez des nouvelles sur des colloques, des rencontres, des
échanges, des voyages, des amitiés : toutes ces dimensions font partie de notre vie et nous sommes heureux de les
partager avec vous, mais nous désirons vous dire que toutes ces initiatives ne sont pas le « but » de notre vie commune a
Bose : ce sont plutét des fruits que nous cueillons avec gratitude comme des dons immérités. La vérité de notre
guotidien et de la vocation de chacun d’entre nous ainsi que de notre communauté réside dans un espace plus caché et
profond, dans un « vide » habité par la miséricorde de Dieu : elle se situe dans la gratuité de notre présence ensemble
jour aprés jour, préts a recommencer aprés chaque chute, disposés a cohabiter avec I'aspect insignifiant de tant de nos
geste habituels ; elle se trouve dans la joie simple de partager entre nous et avec vous cette humanité que le Seigneur
Jésus a voulu assumer ; elle demeure dans l'alternance des heures et des saisons ou se ravive I'attente du Seigneur qui
vient ; elle loge dans le quotidien qui espere I'irruption de I'inédit, du Dieu qui s’est fait homme et qui a indissolublement
lié sa conditions divine avec la pate de notre humanité. Avec la création tout entiére qui attend la rédemption, nous nous
unisSsSoNs a vous pour invoquer avec confiance : « Marana tha ! Viens, Seigneur Jésus ! »

Le prieur de Bose, fr. Enzo,

avec les fréres et les sceurs de la communauté

Lettre aux amis n° 52 - Avent 2010

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2


https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=1002&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=1002&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=1002&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=1002&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=1002&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=1002&Itemid=

