Lire la Bible, écouter la Parole

Imprimer

Imprimer
fr. Enzo Bianchi, prieur de Bose

Colloque de I''SEO — Paris, 1-3 avril 2014

Je vous dis ma joie de me trouver avec vous ce soir pour partager mes réflexions autour du rapport entre la lecture de la
Bible et I'écoute de la Parole, dont la clarification est si essentielle pour vivre de maniére adulte et responsable une foi
chrétienne fondée sur le témoignage des Ecritures. Avant de commencer, je voudrais remercier le directeur de I'Institut
Supérieur d’Etudes Ecuméniques, le professeur Jacques-Noél Pérés pour I'heureuse invitation qu'il m'a faite & me
joindre ce colloque.

Pour aborder le sujet, dans le contexte cecuménique qui est le vétre (et qui est aussi celui de la communauté monastique
ou je vis), en partant d’'un point de vue catholique, je vous propose un parcours en trois étapes :

- Nous réfléchirons en premier lieu, et de maniére assez générale a la Bible et sa lecture dans son déploiement historique
- cela nous aménera ensuite a nous interroger sur le statut de la Bible dans I'Eglise et dans la vie spirituelle des
chrétiens, en nous posant la question du rapport entre Ecriture et Parole ;

- enfin, j'aborderai cette opération indispensable qu’est I'interprétation du texte biblique, qui vise a faire émerger la Parole
contenue dans le texte biblique.

1. LA BIBLE ET SA LECTURE

La Bible dans I'Eglise catholique aujourd’hui

Parmi les acquisitions les plus fécondes du Concile Vatican Il pour I'Eglise catholique, il y a certainement la redécouverte
de la valeur propre de I'Ecriture dans la vie ecclésiale. La Constitution dogmatique sur la Révélation divine (Dei Verbum)
lui attribue le réle d’'unifier les milieux essentiels de la vie de I'Eglise. Selon ce document en effet, dans la liturgie, les
Ecritures « font résonner ... la voix de 'Esprit Saint » et, par leur biais, Dieu « vient ... au-devant de ses fils et s’entretient
avec eux » (DV 21) ; la prédication doit &tre « nourrie et guidée par la sainte Ecriture » (DV 21 ; cf. DV 24) ; lahéologie
doit se baser sur « la Parole de Dieu ... comme sur son fondement éternel » et I'étude de I'Ecriture doit &tre « comme I'ame
de la théologie » (DV 24) ; la vie quotidienne des fideles enfin doit é&tre marquée par la fréquentation assidue et priante
de I'Ecriture (cf. DV 25). Pour le Concile, cette centralité de I'Ecriture dans I'Eglise vise, a travers I'assiduité avec elle, a
apprendre « I'éminente connaissance de Jésus Christ ». Car « I'ignorance des Ecriture est, en effet, I'ignorance du Christ »
(DV 25).

Or, parce que, au cceur du christianisme, il n'y a pas un livre — le christianisme n’est pas une religion du livre —, mais la
personne vivante de Jésus Christ, la Bible méme se présente comme un livre qui exige une interprétation qui conduise a
la rencontre avec le Christ, Parole définitive de Dieu a I’humanité. Je chercherai dés lors a mettre en lumiére ce type
d’herméneutique (1). Mais nous ne pouvons pas l'entreprendre sans avoir passé en revue auparavant, de facon
synthétique, les divers modes selon lesquels la Bible a été lue au cours de I'histoire.

Les lectures de la Bible dans I'histoire

Les débuts de I'histoire de la lecture de la Bible sont attestés a l'intérieur de la Bible elle-méme. La Parole de Dieu
transmise a un prophéte est ainsi ressentie dans sa force et sa pérennité, qui transcende la situation dans laquelle elle a
été émise, et elle est relue et réinterprétée par des prophétes postérieurs (ainsi le Deutéro-Isaie relit le Proto-Isaie ; le
Trito-Isaie reprend le Deutéro-Isaie). L'événement de salut accompli par Dieu en permettant 'Exode de son peuple hors
d’Egypte est compris comme le paradigme de l'intervention salvifique de Dieu dans I'histoire et il est réactualisé — relu et
réécrit — a différentes époques (par exemple Sg 10-19 est un midrash sur 'Exode). L’AT présente ainsi de nombreux
passages ou la Bible s'interpréte elle-méme, en établissant des intertextualités a travers les citations et les allusions, et il
contient aussi des exemples de lecture midrashique, c’est-a-dire de réactualisation dans un nouveau contexte du sens
d’'un passage ou d'un événement.

Le terme midrash, qui dérive de la racine d-r-sh, signifiant «investiguer», «chercher», est arrivé a indiquer de maniére
technique la méthode juive d’étude de I'Ecriture (et les produits de cette étude, & savoir les commentaires). La lecture de
I'AT dans le NT peut étre définie comme une espece de midrash, a la difféerence fondamentale que le point de référence
ultime n’est pas, comme dans le judaisme, la Torah, mais Jésus Christ, qui devient la clé d’interprétation de tous les
passages de I'Ecriture. Les auteurs néotestamentaires font d’ailleurs recours a des procédés en usage dans I'exégése
juive de leur temps : des développements doctrinaux et narratifs déduits d’'un texte biblique (Mt 22,23-32 ; midrash
haggadah) ; des principes normatifs fondés sur un passage de I'AT (Mt 19,6 ; midrash halakah) ; chez Paul, on trouve
des cas d'application du raisonnement a fortiori et de la déduction par analogie, deux des sept régles exégétiques (
middot) attribuée a rabbi Hillel (mort en 20 aprés J.-C environ). Paul se référe aussi a I'AT en faisant de ce dernier le
contenant de types, de figures, de symboles et de prophéties qui trouveront leur anti-type, leur réalité et leur
accomplissement en Jésus de Nazareth, le Messie (cf. 1Co 10,1-4 ; Ga 4,21-31). Les bases sont ainsi posées pour la
lecture typologique et allégorique qui sera amplement développée par les Péres de I'Eglise.

En partant de la dichotomie paulinienne entre la lettre et I'Esprit (cf. 2Co 3,6), Origéne ouvre la voie a la lecture

Monastero di Bose - Pagina 1 di 6


https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#

chrétienne de la Bible dans la recherche d’'un sens spirituel qui se voile derriere le sens littéral du texte biblique. Le
présupposé de cette lecture est évidemment la donnée théologique de l'inspiration scripturaire. Origéne parviendra a
distinguer trois sens de I'Ecriture : un sens littéral (historique), un sens mystique (relatif au mystére de I'histoire du salut
qui s’est accompli en Christ et concernant donc les réalités de la foi), un sens moral (touchant I'application pratique, le
plan éthique). Nous sommes la a la racine de la doctrine des quatre sens de I'Ecriture qui caractérisera la lecture
médiévale des Ecritures. Il s’agit d’'un schéma d’approfondissement progressif du sens du texte biblique qu’exprime bien
ce distique d’Augustin de Dacie (Xllle siécle):

Littera gesta docet, qui credas allegoria,
moralis quid agas, quo tendas anagogia

Le sens littéral (littera) nous informe des faits, des événements qui se sont produits, de I'histoire ; le sens allégorique ou
spirituel (allegoria) exprime l'objet de la foi, il conduit au mystére caché derriére le sens évident; le sens moral ou
tropologique (moralis) concerne le plan pratique et spirituel de la vie du croyant ; le sens anagogique (anagogia), ou
eschatologique, ouvre I'espérance du croyant vers les réalités dernieres. Il est important de souligner qu'il ne s’agit pas
tant, en réalité, de quatre sens, mais d’'un unique sens compris a différents niveaux de profondeur.

Au Moyen Age, en paralléle de le lectio divina, cette lecture sapientielle qui cherche dans le texte biblique la
connaissance amoureuse du Christ et la nourriture pour la foi — une lecture pratiquée avant tout dans les milieux
monastiques —, se développe la lectio scholastica, qui atteint sa plus forte expression entre la fin du Xlle et le début du
Xllle siécles. Le texte biblique y est lu et utilisé pour soutenir des postions théologiques déterminées : c’est une lecture
technique, attentive au sens littéral qui apparait comme le seul a pouvoir fonder la théologie (pour ne citer qu’un nom, on
peut penser a Thomas d’Aquin). A partir du XIVe siécle, linterprétation chrétienne de I'Ecriture, essentiellement
allégorique et spirituelle, et dont le risque a toujours été celui de I'éloignement de I'histoire, a poussé ce risque a ses
conséquences extrémes. Elle est tombée dans des procédés d’abstraction toujours plus complexes et dans des
allégorisations artificielles qui marquent sa décadence et ouvrent la voie a I'ere moderne de l'interprétation biblique.

Cette époque est caractérisée par une nouvelle prise en considération du sens littéral, attention qui demeure présente
jusqu’a nos jours. De nombreux facteurs contribuérent a cette réévaluation :

- on peut citer I'invention de l'imprimerie (XVe siecle), qui conduira progressivement une multitude de lecteurs a se
confronter avec la Bible, chose auparavant impossible ;

- mais aussi le besoin d’un retour & I'Ecriture comme élément de purification, & une époque de décadence des pratiques
de I'Eglise (nous sommes a I'époque de la Réforme) ;

- ou encore le retour aux sources et a la connaissance des langues anciennes, pour lesquels les humanistes se battent
(Lorenzo Valla, au XVe siécle, propose ainsi de revenir a la vérité grecque des Ecritures, aprés I'époque médiévale ol
avait dominé la Bible latine) ;

- un autre facteur est le déracinement du « texte sacré » de son contexte religieux ecclésial et la nécessité de son «
traitement » comme n’'importe quel autre texte antique, avec le développement de la pensée scientifique et I'affinement
de la conscience historique.

Ce sont ici seulement certains des éléments qui pousseront I'approche de la Bible a se mettre, a partir du XVlle et du
XVllle siécles en particulier, sur les rails d’'une critique historique et littéraire. Nous sommes la aux origines de la
méthode historico-critique (ou — au pluriel — des méthodes historico-critiques), dominante aujourd’hui encore et que le
document de la Commission biblique pontificale, L'interprétation de la Bible dans I'Eglise (1993), considére indispensable
a la « juste compréhension » des Ecritures. Cette méthode cherche a clarifier les procédés historiques de production du
texte biblique, son évolution diachronique etc. Elle est critique, parce qu’'elle recourt a des critéres scientifiques les plus
objectifs possibles pour reconstruire le texte, et donc pour I'analyser du point de vue linguistique et littéraire (repérage
d’'unités textuelles, existence de doublons, détermination du genre littéraire, de I'apport d'éléments traditionnels
antérieurs au texte final, examen des ajouts propres au rédacteur final, etc.). Le but de cette méthode est de parvenir,
dans la mesure du possible, au sens du texte. Mais parce qu'aucune méthode ne peut s'élever, de fagon absolutiste, au
rang d'idole et parce qu'aucune méthode ne peut épuiser linfinie richesse et complexité du texte biblique, de
nombreuses autres approches bibliques sont apparues. On peut nommer avant tout les méthodes synchroniques (qui
examinent le texte comme il se présente dans sa rédaction finale), qui ont connu ces derniéres années une remarquable
faveur. Il s'agit, du point de vue littéraire, de I'analyse rhétorique, de I'analyse narrative, de I'analyse sémiotique. Mais
d'autres sont particulierement intéressantes : ainsi I'approche canonique, ou celle qui se réféere aux traditions
d’interprétation juives (ce monde culturel et religieux dans lequel I'AT a recu sa forme finale, dans lequel a vécu Jésus et
dans lequel est né le NT), ou encore I'approche qui étudie I'histoire des effets du texte biblique (sa réception et sa lecture
dans I'histoire). D'autres approches bibliques sont fournies par les sciences humaines (la sociologie, I'anthropologie
culturelle, la psychologie et la psychanalyse, etc.).

Aprés ce survol sommaire des manieres de lire la Bible au cours de I'histoire, il nous faut maintenant nous demander a
quoi est due cette nécessité de découvrir & chaque époque de nouvelles lectures des Ecritures. Serait-ce que la Parole
de Dieu ne s'y laisse pas entendre clairement ?

2. LE STATUT DE LA BIBLE DANS L’'EGLISE
Bible et Parole de Dieu

En réalité, la Bible elle-méme atteste la non-coincidence entre Parole de Dieu et Ecriture. La Parole de Dieu est une
réalité vivante, efficace (He 4,12-13), éternelle (Is 40,8), toute-puissante (Sg 18,15), créatrice (Gn 1,3ss) et instauratrice

Monastero di Bose - Pagina 2 di 6



d’histoire (dabar, « parole », en hébreu, signifie aussi « histoire, événement » : 1R 11,41). Pour le NT, cette Parole est le
Fils méme de Dieu, le Fils Unique du Pére, le Verbe qui était au commencement auprés de Dieu et qui s’est fait chair (Jn
1,1ss ; He 1,2). L’Ecriture n’est donc pas et ne peut donc pas étre immédiatement Parole de Dieu : cette derniére excéde
le Livre, et atteint aussi I'homme & travers la vie sacramentelle, I'histoire, les événements, les fréres et les sceurs, les
pauvres... La Constitution Dei Verbum s’exprime en ces termes : « Les saintes Ecritures contiennent la Parole de Dieu et,
parce qu'inspirées, elles sont vraiment Parole de Dieu » (DV 24). Cela signifie que I'Ecriture contient la Parole divine et
gu’'elle la transmet par le biais de I'action du Saint-Esprit.

La tradition chrétienne a exprimé cette conscience en recourant a I'analogie de I'incarnation : le Logos,qui s’est fait chair
dans la personne de Jésus de Nazareth, est aussi le Logos qui s’est fait écriture, livre ; et, tout comme la foi améne a
reconnaitre le Fils de Dieu dans 'homme Jésus de Nazareth, de méme la foi est appelée a discerner la Parole de Dieu
dans les phrases scripturaires tout humaines. Saint Augustin écrit :

Ne nous étonnons pas si, par condescendance a notre faiblesse, il s’abaisse jusqu’a la dispersion de nos sons humains ;
en effet, il s’abaisse jusqu’a assumer l'infirmité de notre corps (Enarr. in Ps. 103,4,1).

Cette compréhension améne traditionnellement a reconnaitre I'Ecriture comme corps du Christ, et donc comme
sacrement de sa présence (le Concile affirme encore : « Le Christ est présent dans sa Parole, car c’est lui qui parle tandis
qu’on lit dans I'Eglise les saintes Ecritures », SC 7). Il en découle la conception de I'eucharistie comme double table de la
parole et du pain. Ce dernier enseignement, courant chez les Péres, a été repris par plusieurs documents de Vatican Il
(DV 21; PO 18 ; PC 6; etc.). On peut en déduire que I'Ecriture a donc un statut sacramentel a l'intérieur de la vie de
I'Eglise : la Parole qu’elle contient et qu’elle dégage grace a I'Esprit Saint a la capacité efficace de l'alliance, elle est un
don offert a tout le peuple saint et un lieu de la présence divine. Grace a l'action de I'Esprit, I'Ecriture transmet une
Parole qui doit étre accueillie non pas tant comme une parole d’hommes ou comme une parole sur Dieu, mais comme
Parole de Dieu (cf. 1Ts 2,13), qui introduit dans l'alliance, dans la relation avec le Dieu vivant.

Le croyant : celui qui écoute

Théologiquement, la Bible se fonde sur la certitude que Dieu parle. Face a cet acte originel de Dieu, le partenaire de
Dieu est celui qui écoute. De fait, I'Ecriture atteste a plusieurs reprises que I'écoute est ce qui fait d’Israél le peuple de
Dieu. « Fils d’Israél, si vous entendez ma voix et gardez mon alliance, vous serez ma part personnelle parmi tous les
peuples » (Ex 19,5) ; « Ecoutez ma voix et mettez bien en pratique ce que je vous propose : ainsi vous deviendrez un
peuple pour moi et moi je deviendrai Dieu pour vous » (Jr 11,4). L'écoute crée une appartenance, un lien, elle fait entrer
dans l'alliance. Dans le NT, I'écoute se concentre sur la personne de Jésus, le Fils de Dieu : « Celui-ci est mon Fils bien-
aimé, celui qu’il m’a plu de choisir. Ecoutez-le ! » (Mt 17,5 et par.).

L’Ecriture, que les Juifs appellent Migra’, ce qui signifie « convocation », contient donc un appel et demande & son lecteur
de se faire auditeur et répondant. Lire I'Ecriture signifie accomplir un exode en vue d’une rencontre, cela signifie s’ouvrir
a une relation, entrer dans un dialogue ou le mouvement de I'écoute est essentiel. Oui, le croyant est « I'écoutant ». Celui
qui écoute confesse la présence de celui qui parle et veut s'impliquer avec lui ; celui qui écoute creuse en soi un espace
pour y faire habiter l'autre ; il se dispose avec confiance envers l'autre qui parle. C'est la raison pour laquelle les
Evangiles exigent que I'on discerne ce que l'on écoute (Mc 4,24) et la maniére dont on écoute (Lc 8,18) : car nous
sommes ce que nous écoutons! La figure anthropologique que la Bible veut faconner est donc celle d'un homme
capable d’écouter, habité par « un caeur qui écoute » (1R 3,9). C’est le cceur, en effet, qui écoute, c’'est-a-dire la totalité de
'homme : le noyau le plus profond de 'homme est forgé par I'écoute. Ainsi, écoutant la Parole, I'homme se fait accueil
de I'Autre.

Comme cette écoute n'est pas qu’'une simple audition de phrases bibliqgues, mais un discernement pneumatique de la
Parole de Dieu, elle exige la foi et doit se produire dans I'Esprit Saint. Ces conditions nous renvoient a la lecture biblique
dans les deux contextes de I'espace liturgique et de la lectio divina, que je veux maintenant évoquer successivement.
Liturgie

La Bible est le livre d’'un peuple et pour un peuple. Elle est un héritage, un «testament » transmis a des lecteurs-
destinataires qui succédent aux auteurs en actualisant dans leur histoire et dans leur vie I'histoire du salut dont témoigne
le texte. Cette réception se produit en particulier dans la communauté réunie en assemblée liturgique, ou est célébrée
l'alliance de Dieu avec son peuple.

Le passage lucanien qui décrit Jésus, dans la synagogue de Nazareth, proclamant la péricope scripturaire durant la
liturgie et faisant I'hnomélie (Lc 4,16-21) est significatif a ce propos, tant au niveau théologique qu'au niveau
anthropologique. Ce qui se produit lIa se produit aussi & chaque proclamation de la Parole de Dieu dans une liturgie. Le
texte de I'Ecriture (« cette Ecriture » : Lc 4,21) est lu et proclamé comme une parole vivante pour I'« aujourd’hui » (Lc 4,21)
d’'une communauté précise, réunie en assemblée : c’est la communauté réunie par la Parole de Dieu, la communauté de
I'écoute, I'ekklesia. Dans I'assemblée liturgique, un lecteur vivant aujourd’hui offre son corps au livre qui peut ainsi
résonner comme une parole significative aujourd’hui, comme une parole adressée & une communauté déterminée. Le
lecteur, de sa main, ouvre le livre ; avec les yeux, il suit le texte ; par sa bouche, il lit et préte sa voix a I'Ecriture : ce qui
est écrit ressuscite ainsi pour devenir une parole vivante aujourd’hui. Cette opération est pneumatique, c’est une action
de I'Esprit qui, tout comme il a conduit la Parole a se faire livre, conduit maintenant, dans la liturgie, I'écrit a se faire
Parole (« L'Esprit du Seigneur est sur moi », dit Jésus dans cette péricope : Lc 4,18). C'est en effet grace a I'action
vivifiante de I'Esprit que la Parole de Dieu peut résonner dans I'assemblée réunie et devenir le fondement de I'action
liturgique.

Monastero di Bose - Pagina 3 di 6



Cette présence nécessaire de I'Esprit lors de la proclamation de la Parole dans la liturgie est bien exprimé par I'eucologe
de Sérapion (IVe siécle) qui — suivant la tradition alexandrine dont I'anaphore comporte une double épiclése — contient
une invocation de I'Esprit avant la proclamation des lectures, et une autre aprés I’homélie. Ces épicléses demandent,
d’'une part, que I'Esprit guide celui qui préside I'assemblée dans sa tache prophétique et qu’il comprenne, qu'il proclame
et qu'il rompe de facon adéquate la Parole de Dieu pour I'assemblée, et, d'autre part, que la communauté réunie regoive
de facon juste et digne la Parole.

Dans la liturgie, et en particulier dans la liturgie eucharistique, se produit la résurrection de I'Ecriture en Parole, au point
gu’on peut dire que lire I'Ecriture dans le contexte liturgique signifie s'insérer dans la dynamique pascale. Cet événement
liturgique se caractérise par quatre moments constitutifs :

- il y a une lecture des textes de la Bible regue canoniquement ;

- ces textes sont proclamés comme une parole vivante de Dieu pour I'aujourd’hui ;

- il sont adressés a une assemblée qui y reconnait sa propre identité ;

- sous la présidence d'un garant qui atteste I'authenticité de ce qui vient d’étre lu.

L’assemblée liturgique, grace a I'Esprit Saint, écoute ainsi le Christ qui parle, « car c'est lui qui parle tandis qu'on lit dans
I'Eglise les saintes Ecritures » (SC 7) ; elle se place en présence du « Christ qui annonce encore I'Evangile » (SC 33) ;
elle permet a Dieu d’entrer en alliance avec son peuple ; elle réalise le passage de Dieu au milieu de son peuple.
L’Ecriture et la liturgie convergent ainsi vers I'unique but de conduire le peuple a ce dialogue avec le Seigneur qui est
l'intention profonde de la Parole de Dieu. Dans la liturgie, la parole qui sort de la bouche de Dieu et dont témoignent les
Ecritures revient & Dieu sous forme d’'une réponse priante du peuple (cf. Is 55,10-11). Le dynamisme profond de la
liturgie est celui d’'un dialogue : Dieu convoque son peuple ; la lecture de I'Ecriture évoque les interventions salvifiques
de Dieu dans I'histoire ; I'assemblée qui répond rend grace et invoque la bonté du Pére. Tout comme la Parole tend donc
a la liturgie, dans la liturgie se produit également la régénération de la Parole qui se manifeste vivante, actuelle, efficace,
conduisant le peuple a 'alliance.

Ainsi la structure dialogique de la liturgie rencontre la finalité dialogique de I'Ecriture, qu'indique bien la présence, au
ceeur des Ecritures, du livre des Psaumes. Ces derniers expriment, dans le culte et dans la liturgie, la réponse du peuple
a l'action de Dieu dans I'histoire. Le rapport intrinséque Ecriture-liturgie transparait donc dans la Bible méme qui est, dés
sa constitution canonique, le livre destiné a régir le dialogue entre Dieu et son peuple ; c’est donc le livre pour le culte.

Lectio divina

Mais les Ecritures peuvent aussi étre lues par les croyants de maniére personnelle, hors du contexte liturgique. Dans ce
cadre, il faut alors évoquer la lectio divina (2). C'est une méthode traditionnelle d’approche de I'Ecriture qui cherche a
faire de la lecture du texte écrit I'écoute d’'une parole vivante, en ouvrant I'acte de lecture a une relation vivante, a une
présence qu’il s’agit pour le lecteur d’accueillir. Origéne parlait déja de thela anagnosis, de « divine lecture » ; mais on
trouve la formulation la plus significative de cet art de I'écoute de la Parole chez Guigues Il le Chartreux (Xlle siécle). Il a
écrit :

Un jour, alors que j'étais occupé au travail manuel, je commencai a penser a I'exercice spirituel de I'homme ; et tout a
coup quatre degrés spirituels s’offrirent a ma réflexion : la lecture, la méditation, la priére, la contemplation ... La lecture
est 'examen attentif des Ecritures, fait par un esprit appliqué. La méditation est une opération de l'intelligence, procédant
a l'investigation studieuse d’une vérité cachée, a l'aide de la propre raison. La priére est une application aimante du
cceur a Dieu pour extirper les maux et poursuivre le bien. La contemplation est comme une élévation en Dieu de I'ame
attirée au-dessus d’elle-méme et savourant les joies de la douceur éternelle (Lettre a Gervais sur la vie contemplative).

Comment peut-on décliner aujourd’hui, alors que nous sommes si allergiques aux visions spirituelles qui présentent des
échelles et des degrés, ces quatre stades (lectio, meditatio, oratio, contemplatio) de la lecture biblique ? Il s'agit de
reconnaitre gu'ils sont en réalité une pédagogie de la rencontre du Seigneur a travers la méditation d'un texte littéraire,
le texte biblique. Sans vouloir les diviser en quatre étapes successives — car en réalités elles se recoupent —, il faut y voir
deux phases essentielles : la premiére, celle de la lectio et de la meditatio, est plus objective, c’est-a-dire centrée sur
I'effort de lecture attentive du texte, de son approfondissement, de son étude, de sa compréhension ; la seconde,
caractérisée par I'oratio et la contemplatio, fait émerger davantage la subjectivité et le vécu du lecteur-auditeur-orant qui,
ayant recu le message central de la page biblique, y répond par la priere et la liturgie du cceur, par I'obéissance et la
responsabilité, en se mettant sur un chemin de conversion.

Le propre de la lectio divina (tant personnelle que communautaire) est le contexte de foi et de priére ou elle a lieu : elle
s’ouvre par le silence, par la confession de foi selon laquelle le Seigneur me parle aujourd’hui a travers la page biblique,
par I'invocation de I'Esprit et I'humble ouverture a son action ; en effet la compréhension du texte est un événement
pneumatique, non pas une opération intellectuelle. Assurément, I'étude entre dans le mouvement de la lectio divina : la
meditatio, bien s(r, n'est pas une introspection ou une auto-analyse psychologisante, mais I'approfondissement du sens
du texte (en recourant aussi a des instruments tels que les notes de la Bible que I'on utilise ou un commentaire, ou
encore un dictionnaire biblique, etc.), pour qu’émerge la pointe théologique, le kérygme, le message central. De la page
lue et écoutée, on passera alors a la présence priée, contemplée : un peu a la maniére de ce qui se produit dans la
péricope lucanienne qu'on a déja évoquée (Lc 4,16-21), ou l'on assiste de fagon plastique au passage de la lecture du
texte biblique (Jésus lit le rouleau du prophéte Isaie : Lc 4,16-19) a la vision de la personne du Christ (« tous avaient les
yeux fixés sur lui » : Lc 4,20). Ainsi la lectio divina, qui commence dans la priére, débouche sur la priére : une priére de
reconnaissance ou d’adoration, de louange ou de supplication, un silence qui contemple la Présence du Seigneur ou
une invocation qui la cherche ; quoi qu'il en soit, cette priére s’'inspirera toujours de la parole écoutée et méditée.

Monastero di Bose - Pagina 4 di 6



On passe de cette maniére, dans la lectio divina, de la lecture du texte, pour y saisir la Parole, a la lecture de soi et du
propre vécu devant cette méme Parole. Et on fait I'expérience de l'unification a laquelle elle conduit : I'unification de la foi
et de la vie, de la priére personnelle et de la liturgie, de l'intériorité et de 'engagement dans I'histoire. Mais, en ce qui
concerne le texte biblique lui-méme, on y mesure aussi I'unité entre le NT et I'AT. La lectio divina cherche en effet a
saisir 'unité de I'Ecriture en s’appuyant sur le principe chrétien fondamental d’interprétation des Ecritures : & savoir le
Christ mort et ressuscité, Parole définitive de Dieu a I'humanité. La lectio parvient ainsi & comprendre I'accomplissement
a la lumiéere de la promesse, et a voir non seulement que I'accomplissement n’existe pas sans promesse, mais aussi qu'il
ne la révoque pas, mais relance au contraire la promesse vers I'accomplissement eschatologique. L’accomplissement en
Christ devient la promesse en Christ. Le Christ mort et ressuscité « selon les Ecritures » (1Co 15,3-4), c’est-a-dire selon «
la Loi, les Prophétes et les Psaumes » (Lc 24,4), n’épuise pas la prophétie de I'AT, mais la relance vers le Royaume,
accomplissement véritable, pour tous et pour toujours, du dessein de salut de Dieu pour 'humanité.

Voila jusqu'ol conduit la lectio divina... Toutefois, ce passage n'est pas immédiat, il présuppose une opération
d’interprétation du texte lu pour y discerner la Parole a écouter. C'est a cet élément que nous devons nous intéresser
pour conclure.

3. L'INTERPRETATION DU TEXTE BIBLIQUE

La Bible est un livre pluriel : c’est une bibliotheque composée de livres divers, rédigés a des époques et en des lieux
différents, écrits en trois différentes langues et caractérisés par des genres littéraires variés (lettres, textes poétiques,
annales, récits...). La distance culturelle d’avec le lecteur actuel est donc grande. Ce dernier fait avant tout I'expérience
de l'altérité du texte. Dans le cas d’'une relation humaine avec une autre personne, il s'agit de connaitre I'autre, de
I'écouter, de savoir son passé, de discerner ses volontés et ses désirs pour pouvoir entrer avec lui dans un dialogue
constructif et pour pouvoir le rencontrer en vérité, en évitant de le phagocyter ou de se laisser absorber par lui. De la
méme maniére, face au texte biblique, il faut accomplir une série de pas qui rendent possible une rencontre féconde, en
cherchant & éviter de manipuler la parole.

Parce que la Bible est un livre ou la Parole de Dieu est contenue et transmise dans des paroles humaines, elle est
toujours caractérisée d’'une part par un élément théologique (par ex. la foi dans le Dieu qui agit dans I'histoire et qui,
dans le NT, se manifeste pleinement en Jésus de Nazareth, le Christ) et d’autre part par un élément culturel variable
selon les époques, les lieux, les auteurs (par ex. les genres littéraires, les procédés stylistiques, les influences d'autres
cultures et littératures...). Une interprétation globale exige donc a la fois une approche exégétique qui prenne au sérieux
I'altérité du texte et une herméneutique spirituelle qui fasse entrer le lecteur en relation avec le Dieu qui parle a travers la
parole humaine. Ce labeur du travail exégétique s'impose en raison du caractere historique de la parole biblique et de la
centralité de l'incarnation dans la foi chrétienne. Les paroles prononcées par Jean Paul Il le 23 avril 1993 en présence
des membres de la Commission biblique pontificale sont intéressantes a ce propos. Son discours stigmatise certains
chrétiens qu'il décrit ainsi :

Animés par une fausse idée de Dieu et de l'incarnation, ils tendent & croire que, Dieu étant I'Etre absolu, chacune de ses
paroles a une valeur absolue, indépendante de tous les conditionnements du langage humain. Il n’y a donc pas lieu,
selon eux, d'étudier ces conditionnements pour opérer des distinctions qui relativiseraient la portée des paroles. Mais
c’est la se faire illusion et refuser, en réalité, les mystéres de I'inspiration scripturaire et de l'incarnation, en s’attachant a
une fausse notion d’absolu. Le Dieu de la Bible n’est pas un Etre absolu qui, écrasant tout ce qu'il touche, supprimerait
toutes les différences et toutes les nuances. Il est au contraire le Dieu créateur, qui a créé I'étonnante variété des étres «
chacun selon son espéce », comme le dit et le répéte le récit de la Genése. Loin d'anéantir les différences, Dieu les
respecte et les valorise (voir 1Co 12,18.24.28). Lorsqu'il s’exprime dans un langage humain, il ne donne pas a chaque
expression une valeur uniforme, mais il en utilise les nuances et il en accepte également les limitations.

Le travail exégétique se joue essentiellement autour des trois étapes de la critique textuelle, de la critique littéraire et de
la critique historique. On cherche de cette maniére a établir le texte le plus sOr du point de vue philologique a partir des
nombreux témoignages manuscrits ; a étudier les critéres linguistiques et de composition du texte, sa structure, son
genre littéraire, a distinguer les sources qui ont été éventuellement utilisées et la rédaction de l'auteur ; enfin on se
soucie d'apprécier le texte selon des criteres historiques. Grace a ce travail, une certaine objectivité du sens du texte
devrait apparaitre (méme par dela la volonté de I'auteur, qu'il est souvent utopique de vouloir reconstituer). C'est a ce
stade seulement qu'intervient le facteur plus proprement herméneutique, qui cherche a faire le pont entre le texte et
nous, aujourd’hui.

Pour donner un exemple de ce processus, prenons le prologue du troisieme évangile (Lc 1,1-4). Le texte parle de quatre
étapes : les événements historiques (Lc 1,1) ; la transmission du souvenir de ces faits qu'ont réalisée des témoins
oculaires et qui a eu lieu au sein de communautés chrétiennes qui lisaient dans la foi les événements « accomplis » (Lc
1,2 et 1,1) ; puis la mise par écrit des évangiles (Lc 1,3, cf. aussi 1,1) ; et enfin les destinataires de I'écrit (« pour toi, trés
honorable Théophile » : Lc 1,4). La tache de reconstituer les trois premiéres étapes de I'histoire de la composition d’'un
évangile revient a I'exégése, a la critique historique (les faits survenus), a la critique textuelle et a la critique littéraire
(rédaction des évangiles et leur préhistoire). Une fois découvert ce que le texte dit, il s'agit de faire ressortir ce gu'il dit a
moi, a nous, aujourd’hui : c’est la la tAche de I'herméneutique.

Dans cette phase de l'interprétation, I'horizon du lecteur se fond dans I'horizon du texte, donnant naissance a une
nouvelle réalité, a un sens vital pour I'aujourd’hui. Cette opération de « traduction » dans le contexte culturel contemporain

Monastero di Bose - Pagina 5 di 6



du texte biblique ancien n’est pas simplement technique, mais pneumatique. Elle exige la foi, qui, bien qu'étant toujours
culturellement marquée, est un critére herméneutique décisif pour saisir ce qui a été écrit a I'intérieur et a partir de la foi
méme. Elle exige aussi I'assistance de I'Esprit Saint, parce que « I'Ecriture doit étre interprétée dans le méme Esprit
gu’elle a été écrite » (selon I'expression de Jérdbme reprise par le Concile, voir DV 12). Il s’agit donc d’'une herméneutique
qui se produit dans un contexte de priere (DV 25), davantage encore dans la priére liturgiqgue. Ce n’est qu'ainsi que
I'Ecriture peut étre comprise comme un sacrement qui transmet la Parole de Dieu et non pas seulement comme un livre
qui contient des idées et des conceptions sur Dieu. Cette interprétation, de plus, n'est pas individualiste (cf. 2P 1,20)
mais communautaire, ecclésiale. On peut a cet égard se souvenir de I'expérience de Grégoire le Grand, qui écrivait :

Bien des passages du texte de la sainte Ecriture, que je n’ai pu comprendre seul m'ont livré leur sens en présence de
mes fréres ... Je me suis rendu a I'évidence que l'intelligence m’était donnée par leur intermédiaire (Hom. in Hiez. 2,1).

Cette opération d'interprétation retrouve 'unité de la Bible, en ayant conscience que c'est la Bible dans son ensemble,
AT et NT, qui est le livre de I'Eglise et que le canon est un critére herméneutique décisif. Et elle retrouve l'unité
synchronique et diachronique du peuple de Dieu a l'intérieur de laquelle I'Ecriture a vécu et vit : en d’autres mots, la Bible
ne peut pas étre séparée du flux de tradition qui la transmet et la véhicule depuis le moment de sa rédaction jusqu’a
aujourd’hui.

L’Ecriture, en outre, qui est — selon la tradition — une lettre de Dieu pour les hommes, nous a été donnée pour qu’elle soit
vécue, pour qu’'on y obéisse. Vivre la Parole devient ainsi un critére herméneutique essentiel pour comprendre I'Ecriture,
car celle-ci se révele a nous de maniére bien différente lorsqu’elle est mise en pratique ou lorsqu’elle est simplement lue
ou étudiée. En effet, a ce moment-la, 'herméneutique biblique devient une histoire de la sainteté. Quand cela a lieu et
qguand se manifestent d'authentiques témoins vivants de la Parole de Dieu, c’est alors que se produit en réalité le
passage pascal de la page a la vie.

(Traduction de I'italien par Matthias Wirz)

(1) Voir Enzo Bianchi, Ecouter la Parole. Les enjeux de la lectio divina, Bruxelles,Lessius, 2006.
(2) Voir Enzo Bianchi, Prier la Parole. Une introduction a la lectio divina, Bégrolles-en-Mauges, Bellefontaine, 1996.

Monastero di Bose - Pagina 6 di 6



