La passion du prédicateur

Imprimer

Imprimer
fr. Enzo Bianchi, prieur de Bose

« Les prétres, serviteurs de I'évangélisation » — Bordeaux, mars 2014

Introduction

Pour réfléchir sur ’lhomélie comme service de I'évangélisation, on peut commencer par relire la seule encyclique papale
qui ait été consacrée a la prédication, qui date d’il y a déja presque un siecle :

La Parole de Dieu n’est-elle plus telle que la décrivait I'Apétre, a savoir « vivante et efficace, plus tranchante qu’une épée
a double tranchant » (He 4,12) ? Avec le temps et l'usage, I'épée s’est-elle émoussée ? Si I'épée ne manifeste plus sa
puissance, cela est certainement di a la faute de ceux qui ne la manient pas comme il faut. On ne peut affirmer que les
ap6tres rencontrassent des temps meilleurs que les nétres, comme s'il y avait alors davantage de docilité a I'Evangile et
moins de révolte contre la loi de Dieu.

Par ces mots, Benoit XV, dans son encyclique Humani generis redemptionem posait en 1917 les questions de I'échec et
des difficultés de la prédication, notamment en rapport a une recherche d’art oratoire qui visait surtout a séduire, plus
gu’'a convertir. L'idéal du prédicateur tracé par Benoit XV n'était assurément pas Bossuet, mais plutbt Jean-Marie
Vianney.

Mais ces questions de Benoit XV continuent de fait & résonner aujourd’hui dans I'Eglise car, malgré le renouvellement
mis en marche par le concile Vatican Il, 'homélie continue d’'étre la cible de critiques de toutes parts. Dans les médias ou
dans le tissu quotidien de la communauté chrétienne revient périodiquement le débat sur la prédication, et c'est avant
tout les plaintes qui prévalent : on juge souvent la prédication ennuyeuse, ou « obése », ou moralisante, ou agressive. On
finit de telle maniére par confirmer les mots du grand écrivain Frangois Mauriac lorsqu’il écrivait : « Il n’est de lieu ou le
visage des personnes ne soit aussi inexpressif qu'a I'église durant le préche ! »

Or nos homélies devraient pouvoir a la fois offrir la bonne nouvelle, 'euanghélion, et proposer la conversion.

Il ne fait pas de doute qu’'un profond renouvellement homilétique a eu lieu dans les années d’'aprés-Concile. On est
passé du préche a I'homélie, on a recommencé a annoncer I'Evangile « en écoutant religieusement la Parole de Dieu » (
Dei Verbum 1) contenue dans les saintes Ecritures. Aprés des siécles ot I'annonce de la Parole de Dieu était exilée hors
des communautés chrétiennes, il faut reconnaitre que du chemin a été parcouru, malgré des imperfections et des
contradictions. Ceux qui ne I'admettent pas ne se souviennent pas de ce qui se produisait durant les années précédant
Vatican Il ou vivent de ces nostalgies impossibles qui se nourrissent de la création de mythes et d'utopies.

Pour résumer, on peut donc dire qu'une tendance trop doctrinale de la prédication a été corrigée et qu'on a placé
davantage l'attention sur sa dimension kérygmatique : un recentrement christologique a eu lieu, avec une attention
particuliere au Christ ressuscité et vivant, ainsi qu'un recentrement liturgique, d0 a la majeure conscience de la
sacramentalité de la Parole. Ce qui manque peut-étre encore est une herméneutique liturgique qui procure au
prédicateur et par conséquent a I'assemblée une capacité mystagogique adéquate. Toutefois un renouvellement certain
de 'homélie est indéniable. Pour ce qui est de la situation italienne, il faut reconnaitre que la modeste présence de
communautés protestantes sur notre territoire n'a pas favorisé une réflexion sur I'homilétique, comme cela s’'est par
contre produit dans les pays anglo-saxons et surtout en Allemagne.

Aprés ces quelques bréves observations d'introduction, je voudrais vous proposer une méditation sur « la passion du
prédicateur ». Ma réflexion s’articulera en deux points :

1. La passion de Jésus pour annoncer la Parole

2. La passion de celui qui préche au nom de Jésus

1. La passion de Jésus pour annoncer la Parole

Il faut avant tout préciser qu'il est inopportun de se référer de maniére « littérale » a la méthode de prédication adoptée
par Jésus : ce serait une opération naive et archéologique, méme si elle a été parfois tentée par d’éminents pasteurs.
On ne devrait pas davantage copier de maniere immédiate le recours de Jésus aux récits ou aux paraboles, comme si
on le singeait. Dans notre culture moderne en effet, si distante de la culture sémitique, les paraboles n'ont plus la méme
efficacité pour amener I'auditeur au choix décisif concernant sa vie, hic et nunc. Il vaut par contre la peine — et c’est ce
gue je tenterai de faire — de situer la prédication de Jésus a l'intérieur de son style de vie plus général.

Les Evangiles synoptiques témoignent du fait qu’aprés l'arrestation de Jean le Baptiste, Jésus se rendit en Galilée et «
commenca a proclamer » (Mt 4,17) sa prédication, surtout dans les synagogues, lieu de I'assemblée des enfants
d’Israél. Marc spécifie que « Jésus préchait (verbekerysso) I'Evangile de Dieu » (voir Mc 1,14), tandis que les autres
synoptiques écrivent généralement que Jésus « préchait » (verbekerysso : Mt 4,17) ou qu'il « enseignait » (verbelidasko :
Lc 4,15). Il était habilité a ce ministére par sa sagesse (sophia). Jésus, comme tout homme, avait grandi également « en
sagesse » (Lc 2,40.52) et méme si nous n'avons pas d’informations précises a cet égard, au cours de ses années «
cachées », il avait certainement étudié, recherché et médité autour des Saintes Ecritures de son peuple, au point d'étre

Monastero di Bose - Pagina 1 di 6


https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#

doté de cette sagesse qui frappait ceux qui I'écoutaient : « Quelle est cette sagesse qui lui a été donnée ? » (Mc 6,2).
C’est cette méme sagesse qui conduisait ceux qu’il rencontrait a le reconnaitre comme rabbi, comme maitre.

Face a la prédication de Jésus, les auditeurs « étaient frappés de son enseignementdidaché), car il les enseignait en
homme qui a autorité (exousia) et non pas comme les scribes » (Mc 1,22). Les foules diront : « Qu’est-ce que cela ? Voila
un enseignement nouveau, plein d’autorité (exousia) ! » (Mc 1,27). Le quatriéme Evangile offre lui aussi un écho de cette
réaction : « Jamais homme n’a parlé comme cet homme » (Jn 7,46). Ce qui est mis en évidence par ces commentaires
est la nouveauté de I'enseignement de la bonne nouvelle : une nouveauté qui est telle davantage en raison de I'autorité
de celui qui I'exprime que par le contenu de I'enseignement méme. La réaction de I'auditoire parle en effet davantage de
Jésus que de son enseignement : Jésus est un maitre, un prophéte crédible, fiable, et c’est pour cela qu'il a autorité,
exousia. D'ou naissait cette crédibilité qu’il avait ? Nous ne devons pas la chercher dans une force surhumaine ou dans
une dimension prétendument extraordinaire, parce que divine : ce qui était extraordinaire en Jésus était son humanité,
sa pratique humaine de la foi. Jésus était un prédicateur qui avait autorité parce qu’en lui il n'y avait pas de fracture entre
ses paroles, ses gestes, ses sentiments, son comportement. De cette intégrité naissait également son autorité de
prédicateur, jugée différente de celle des scribes, les professionnels de la religions, qui le faisaient par métier !

Si les paroles de Jésus arrivaient au coeur des auditeurs — tout en ne provoguant pas toujours leur conversion :
souvenons-nous a cet égard de son homélie dans la synagogue de Nazareth, qui se conclut non seulement par un
échec mais par des insultes et méme par une tentative de passage a tabac. (voir Lc 4,16-30) —; si ses paroles
suscitaient une décision de réception-écoute ou de rejet, ce n’était pas seulement pour leur contenu, pour I'annonce
gu’elles contentaient, mais parce qu’elles provenaient de lui, de son humanité marquée par le « grace et la vérité » (voir
Jn 1,14). S'il se produisait quelque chose dans le coeur des auditeurs, cela n'était pas seulement di a la parole de
Jésus, mais a sa crédibilité, c'est-a-dire & sa capacité de témoigner par sa vie, en étant éloquent — a la limite — sans
méme proférer une parole. On pourrait lui appliquer un apophtegme traditionnel des peres du désert : « Il suffisait de le
voir »... Sa doctrine était bien sdr une sagesse, mais elle était surtout fiable, crédible, et dés lors autorisée : ou mieux,
c’était une sagesse rendue fiable et autorisée par sa personne méme.

Enfin, en Jésus il ya avait aussi la passion (z€los) pour les hommes, ses fréres. Jésus n'avait pas seulement du zélos
pour la cause de Dieu, un zéle, une passion qui le consumait (voir Jn 2,17), mais il en avait aussi pour tous ses fréres et
sceurs en humanité. On trouve le témoignage de cette passion dans ce qu'on appelle les « sommaires » que les
Evangiles synoptiques comportent pour décrire ce que Jésus faisait habituellement et avec une hate eschatologique. I
allait de ville en ville, de village en village, il préchait la venue du Royaume, il soignait, il guérissait, il chassait les
démons, parce gu'il se sentait « envoyé aux brebis perdues de la maison d'Israél » (Mt 15,24). C’est pour cela que « voyant
une grande foule, il fut pris de pitié pour eux (esplanchnisthe ep’autous) parce qu'ils étaient comme des brebis qui n'ont
pas de berger, et il se mit a leur enseigner beaucoup de choses » (Mc 6,34). Jésus possédait la passion qui nait des
entrailles (splanchna) : ce sentiment, attesté a neuf reprises par les Evangiles en rapport & Jésus, dit sa capacité d'étre
ému, affecté, compatissant, de souffrir-avec ; ce sentiment le poussait a précher, a soigner, a libérer, il le conduisait a
faire le pasteur. Cette compassion vécue par Jésus est la méme que celle de la kénosis du Fils (voir Ph 2,7), c’est ce qui
a modelé son « passage parmi nous en faisant le bien » (voir Ac 10,38) et surtout en éveillant la foi en tous ceux qu'il
rencontrait.

Sagesse, autorité et passion ont non seulement caractérisé le ministére de prédication de Jésus, mais elles I'ont rendu
crédible, fiable comme personne, capable d’amener l'auditeur & une décision bien précise : soit la conversion soit
'endurcissement du cceur.

2. La passion de celui qui préche au nom de Jésus

C’est de cette attitude globale de Jésus Christ, de sa vie, que découle la prédication chrétienne. Elle a été initialement «
course de la Parole » (voir 2Th 3,1) a travers les apbtres envoyés par le Seigneur lui-méme avant tout a Israél puis aux
peuples, jusqu’aux limites du monde. Ce ministére de la prédication, qui est toujours en méme temps « ministére de la
Parole » (diakonia toQ Igégou : Ac 6,4) et « ministére de I'Esprit » diakonia tol pneimatos : 2Co 3,8) confié aux apoétres,
a donc besoin d'un envoyé (apostolos), d’'un annonciateur (kéryx: 1Tm 2,7 ; 2Tm 1,11), d’'un anaghinéskon (Ap 1,3),
c'est-a-dire d'un « lecteur autorisé » qui, a travers des paroles humaines, fasse résonner dans un langage humain la
Parole de Dieu dans l'aujourd’hui de la communauté chrétienne. Celui qui préche est un ambassadeur du Christ (voir
2Co 5,20), c’est une personne a travers laquelle le Christ agit (voir Rm 15,189 et a travers laquelle Dieu agit aujourd’hui
encore (voir 2Co 5,20), c’est « un administrateur des mystéres de Dieu » gikonémos mysterion theod : voir 1Co 4,1). A
travers lui les chrétiens regoivent « non une parole d’homme, mais la Parole de Dieu qui agit en celui qui croit » (voir 1Th
2,13).

Nous pourrions dire qu’il n'y a qu’une unique mission du prédicateur, qui trouve son origine dans la volonté de Dieu, le
Peére, qui se réalise par la puissance de I'Esprit saint a travers le Fils, Parole faite chair, et qui continue dans la diakonia
de la Parole (voir Lc 1,2) exercée tout d’abord par les apobtres, puis par les évéques, et étendue aux prétres au Ve siecle.
La prédication au nom de Dieu dérive donc d’un charisme et d’une mission confiés a I'Eglise en vertu de la mission recue
du Seigneur : celui qui préche agit au nom de I'Eglise qui I'a autorisé et, pour cette raison précise, il doit précher. Selon
Vatican Il, qui a repris la théologie de Calvin sur les tria munera du Christ, la premiére fonction de I'évéque est justement
celle du ministére de la Parole, ministére prophétique qui a pour premiére tache I'annonce de I'Evangile a toute créature.
C'est I'évéque qui a la mission de la prédication ; le prétre y a part et le diacre y est délégué ; exceptionnellement,
comme en témoigne I'histoire, ce ministére peut étre confié par I'évéque également & un simple chrétien, a un laic, mais
jamais de maniére stable et permanente.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 6



Quoi gu'il en soit, le prédicateur doit accepter de vivre au milieu de diverses tensions, et il doit en particulier toujours
garder a 'esprit trois péles :

- la foi de I'Eglise qu'’il doit proclamer et transmettre fidélement, dans la communion apostolique ;

- sa foi personnelle qui doit &tre exprimée par le sensus fidei qui I'habite ;

- la foi de I'assemblée réunie, munie elle aussi du sensus fidei fidelium.

L’interaction féconde entre ces trois éléments exprime la vérité de I'homélie : en elle, c’est la foi de I'Eglise qui a le primat
et qui, prise en charge a travers le sensus fidei, permet de lire les Ecritures de maniére authentique.

En gardant a I'esprit cet arriere-plan, cherchons a approfondir ce que j'ai dit au début de cette deuxieme partie : a savoir
que, si la prédication de Jésus continue dans la prédication des ministres de la Parole, il s’ensuit que ceux-ci doivent se
conformer au Christ lui-méme, ou mieux, ils doivent laisser le Christ précher en eux et a travers eux. Ce que le Christ a
préché et la maniére dont il I'a fait sont le contenu et le style avec lequel les ministres doivent précher ! Pour cette raison,
on exige d'eux ce que le Christ a montré qu’il possédait et qu’il leur a transmis : sophia (sagesse), exousia-dynamis
(autorité), zélos (passion). Voyons donc une par une ces trois caractéristiques nécessaires au prédicateur pour
accomplir de maniére authentique et efficace le ministére de la Parole.

a) Sophia

Dans I'Evangile selon Matthieu, adressé a des destinataires juifs, Jésus promet: « Voici que jenvoie vers vous des
prophétes, des sages et des scribes » (Mt 23,34) ; Luc, pour sa part, lit tout I'enseignement de Jésus comme sophia,
comme sagesse « reconnue juste par tous ses enfants » (Lc 7,35) et il témoigne de la promesse de Jésus : « Je donnerai
[& mes témoins] un langage et une sagesse que ne pourra contrarier ni contredire aucun des adversaires » (Lc 21,15).
Comme la sagesse a été nécessaire pour Jésus, de méme elle I'est pour tout prédicateur. Comme un don d’en-haut elle
doit étre accueillie, invoquée par le prédicateur, mais celui-ci doit avoir la conscience que ce don de Dieu peut s'établir
uniquement sur une sagesse qu'il aura lui-méme prédisposée, recherchée, exercée. L'opération humaine et I'opération
divine s’entrecroisent et agissent en une dynamique dans laquelle il est impossible de distinguer I'une de lautre :
malheur a celui qui pense que la sophia n'est qu’humaine ou qu’elle n’est que charisme, don d’en-haut ! Au prédicateur
revient toute la responsabilité d'exercer le ministére de la Parole avec sagesse, laquelle doit certainement étre
demandée a Dieu comme un don (a cet égard, la priére de Salomon est exemplaire : voir Sg 9,1-18), mais il doit surtout
'assumer comme un engagement personnel. L'attitude du prédicateur doit étre celle du Serviteur du Seigneur qui
chaque matin se laisse percer l'oreille pour écouter comme un disciple (voir Is 50,4). Ecouter la Parole, se laisse
atteindre par la Parole, pénétrer la Parole, penser la Parole, faire I'expérience de la Parole en la mettant en pratique est
la premiéere tache du prédicateur qui veut acquérir la sagesse.

Avant d’'étre habilité comme prédicateur auquel la Parole est confiée, le prédicateur est lui-méme « confié a la Parole »
(voir Ac 20,32), et cela exige de sa part une assiduité faite de lecture (lectio), d’approfondissement méditatif (meditatio),
de priere (oratio), d’expérience quotidienne sous le jugement de la Parole de Dieu (contemplatio). Ce n'est qu’ainsi que
le prédicateur fait sienne la pensée du Christ (voir 1Co 2,16). C'est ici que se situe I'exhortation de Paul a Timothée : «
Applique-toi & la lecture » (1Tm 4,13). Il est banal de le redire, mais il faut se préparer, préparer 'homélie. Seul celui qui
accéde a la connaissance de Dieu peut la transmettre au peuple de Dieu ; si par contre un prédicateur refuse a la
communauté la Parole de Dieu, par manque de connaissance, par paresse ou par lacheté, alors Dieu le refusera,
comme l'atteste clairement le prophéte Osée : « Mon peuple périt faute de connaissance. Puisque tu as repoussé la
connaissance, je te repousserai et tu ne seras plus mon prétre » (Os 4,6). Si le prédicateur a conscience que l'acte de
précher comporte un caractére opératif, que c’est un événement de langage efficace, alors il devra s'y préparer et
préparer I'hnomélie avec la plus grande responsabilité. Il faut se préparer soi-méme, tout prédisposer en soi pour étre en
condition de précher et ensuite préparer I'homélie, avant tout en puisant a la source (les Saintes Ecritures et le missel),
puis en pensant, en réfléchissant sur I'aujourd’hui ou la Parole peut étre ressuscitée du texte qui la contient, et enfin en
tenant compte des destinataires. En tout cela, toutefois, le prédicateur doit rester vigilant : son engagement n’est jamais
orienté a la recherche de consensus et il ne doit jamais étre tenté d'identifier la bonne réussite d’'une homélie avec
I'approbation des auditeurs !

Il ne m'est pas permis d’approfondir ici ma pensée sur 'acquisition de la sophia. Je voudrais pourtant rappeler quelques
nécessités. En premier lieu, la sagesse exige une écoute de la Parole faite avec une humble obéissance, et pour cela
une écoute dans la priére. Le prédicateur sit orator antequam dictor (Augustin), qu'il soit un orant avant d’étre un orateur,
un prédicateur. Il faut écouter le Pére, en se tournant vers son sein, pour devenir interpréte, narrateur, exégéete des
Ecritures et du Pére comme I'a été Jésus ; et tout ceci a travers la médiation de Jésus méme, comme I'a admirablement
exprimé Origéne :

S'il y a une signification symbolique au fait que Jean était appuyé contre la poitrine de Jésus (voir Jn 13,23) ... ce
symbole signifie que Jean était appuyé contre le sein du Logos dans le sein qui adhérait au Logos et gu’il se reposait en
lui, de méme que le Logos est dans le sein du Pére, selon ce qui est écrit : « Le Fils unique, qui est tourné vers le sein du
Pére, en a fait le récit » (Jn 1,18).

Par ailleurs, il ne faut jamais avoir peur de tout ce que les sciences humaines peuvent fournir pour permettre la
connaissance et la communication du texte. Tous les apports qui nous aident a comprendre un texte dans son contexte,
en effet, sont absolument nécessaires et utiles pour la préparation de I’homélie. Quand manque en revanche la sophia,
le prédicateur risque fort de tomber dans le sermon moraliste ou de se laisser simplement inspirer par des éléments
mondains, au point de réduire 'hnomélie a un bavardage ; ou alors il finit par communiquer sa propre expérience, ses
idées personnelles, les dernieres découvertes exégétiques, voire — comme on aime dire aujourd’hui — son « témoignage

Monastero di Bose - Pagina 3 di 6



». Mais tout ceci est une prise en otage de I'Ecriture pour l'autopromotion du prédicateur !

Il ne faut pas davantage oublier que la préparation de I'hnomélie exige non seulement I'assiduité avec le texte biblique,
mais aussi avec le missel, parce que I'homélie ne se situe pas seulement dans le contexte de I'assemblée liturgique,
mais elle « fait partie de I'action liturgique », elle « fait partie de la liturgie méme Sécrosanctum concilium 35 et 52). C'est
donc un acte liturgique qui doit étre célébré de maniere rituelle. Toute la célébration est proclamation de la Parole, elle
est geste et évenement sacramentel ou Dieu parle a son peuple qui I'a convoqué et dont il attend I'amen pour célébrer
l'alliance. Afin que I'hnomélie ne soit pas juste un préche inséré dans une célébration, une sorte de parenthése, elle doit
étre cohérente avec la célébration, avec I'eucologie propre de ce jour. Voila pourquoi I'assiduité au missel est importante,
de méme que la lecture et la méditation du matériel eucologique, en vue de créer la nécessaire symphonie entre
’homélie et le temps liturgique, c’est-a-dire le mystére célébré. Oui, la Bible et le missel habilitent ensemble a toute la
liturgie, & la célébration authentique, a I'ars celebrandi et par conséquent a la communication de I'Evangile, qui est
parole et geste.

La tadche de I'homélie est de montrer que la Parole de Dieu écoutée s’'accomplit aujourd’hui dans la vie de celui qui
écoute — comme I'a dit Jésus méme : « Aujourd’hui, cette Ecriture est accomplie pour vous qui I'entendez » (Lc 4,21) — et
de manifester que l'unité des Ecritures est vivante et grandit précisément a travers sa transmission sacramentelle.
L’homélie doit faire sentir la présence du Christ Seigneur dans sa Parole, de sorte a éveiller la faim de I'eucharistie, du
Corps du Seigneur. L'eucharistie, par ailleurs, fait le récit de I'unité des Saintes Ecritures et de la Tradition, grace a la
table de la Parole et du Pain, parce que la Parole proclamée s’entrecroise avec la transmission du geste eucharistique
en un grand mystere, le « mystére de la foi », comme nous le proclamons au cceur de la liturgie eucharistique.

Monastero di Bose - Pagina 4 di 6



b) Exousia-dynamis

Nous avons relevé que l'auditoire de Jésus sentait en lui, & travers sa prédication, une exousia, une dynamis, c'est-a-
dire une puissance qui rendait fécond son message, qui pénétrait les coeurs jusqu’a les mener a la décision, au choix :
réception ou rejet. A 'exemple de Jésus, le prédicateur dans I'Eglise doit étre lui aussi muni d’exousia et doit manifester
une dynamis dans toute son activité. Mais ou puiser cette exousia et cette dynamis ? Il faut certainement I'invocation,
I'épiclése qui demande ce don promis par Jésus lui-méme a ses envoyés : « Ayant réuni les Douze, Jésus leur donna
exousia et dynamis » (Lc 9,1).

Mais il y a aussi une exousia qui découle du fait d’étre crédible : crédibilité, fiabilité plus que jamais nécessaires pour un
ministére prophétique tel que la prédication. La crédibilité est possible quand il n'y a pas de fracture chez le prédicateur,
mais cohérence entre ce qu'il enseigne et ce qu'il pense et vit. Le prédicateur ne pourra jamais atteindre la cohérence
vécue par Jésus, « homme comme nous en tout excepté le péché » (voir He 2,17-18 ; 4,15), homme dont 'humanité
laissait transparaitre Dieu, le Pére raconté a travers tout son étre et sa vie. Mais pour le prédicateur également, la
fiabilité, et donc l'autorité, dépend non seulement de la sophia, mais aussi de la cohérence. Et s'il est vrai que notre foi
est toujours fragile, il faudra que le prédicateur mette sa foi dans la foi de Jésus Christ, lui qui est « la foi parfaite », selon
la belle définition d’lgnace d’Antioche.

Il n'est pas possible de précher la Parole avec efficacité si on ne I'aime pas et qu'on ne la réalise pas : s'il n'y a pas de
réalisation, il 'y a pas non plus d'écoute. Il se peut alors que I'on fasse une homélie formellement bonne, presque
parfaite dans sa forme, mais que cette homélie soit affaiblie, qu’elle devienne méme source de jugement pour celui qui la
prononce, provoquant en lui une sklerokardia (Jr 4,4 Ixx ; Mc 10,5), un endurcissement du cceur. Nous le savons bien
pour en avoir fait I'expérience, si au moins nous sommes sincéres avec nous-mémes : quand on commence a vivre non
comme on pense, comme la Parole de Dieu et la cohérence I'exigeraient, on finit aussi peu a peu par penser comme on
vit, par penser en s'accommodant de notre maniére de vivre, en n’écoutant plus la Parole de Dieu, parce que notre coeur
désormais est devenu insensible a la Parole, il s’est fait calleux ! Et dans ce cas, le Seigneur nous dira : « Eloigne-toi de
moi, toi qui fais le mal. Je ne t'ai jamais connu et je n'ai donc jamais parlé en toi » (voir Lc 13,27)...

Aucun donatisme homilétique n’est ici impliqué, mais il reste vrai que le prédicateur ne peut annoncer avec efficacité un
salut auquel il ne croit pas ; certes I'Esprit saint peut tout, il peut méme parler a travers un ane (voir Nb 22,21-35), mais
cela ne dispense pas le prédicateur de se préparer avec soin et, surtout, de croire lui-méme en premier a la Parole gqu'il
transmet aux autres. Dans cette optique je voudrais brievement mettre en lumiére une autre dérive possible de I'homélie,
malheureusement plutét fréquente. Parfois, pour frapper, pour émouvoir et intriguer I'auditoire, on peut étre tenté de
communiquer ses propres expériences, de confier ses propres états d’ame, de transmettre ses idées personnelles, de
recourir a des formules poétiques qui nous plaisent & nous mais ne disent rien de substantiel & ceux qui écoutent, qui
séduisent mais ne convertissent pas, ou encore de se servir de slogans en vogue dans les médias. Ou, pire encore, on
se produit en d'« inutiles divagations qui risquent d’attirer I'attention sur le prédicateur plutdét qu'au cceur du message
évangélique » (Benoit XVI, Verbum Domini no. 59). Mais il faut le dire clairement : ce sont la des effets recherchés et
pratiqués par ceux a qui manque une foi solide dans la puissance de la Parole de Dieu !

L'autorité dépend donc, en bref, de la capacité de lutter contre la schizophrénie entre le dire et le faire, entre la
prédication et la réalisation de la Parole dans sa propre vie. Il faut une tension, une discipline, un labeur pour que ce que
Nous annongons résonne toujours comme un jugement pour nous et le soit pour les autres uniquement par obéissance a
la Parole de Dieu préchée. Comment oublier que Jésus a prononcé ses « malédictions » contre ceux qui « siégeant dans la
chaire ... disent et ne font pas, lient de pesants fardeaux et les mettent sur les épaules des hommes, alors qu’'eux-
mémes se refusent a les remuer du doigt » (voir Mt 23-3-4).

On reste déconcerté lorsqu’on constate la disproportion, la distance entre le message et le messager, mais la grace du
Seigneur suffit toujours et elle peut manifester sa force dans notre faiblesse (voir 2Co 12,9).

c) Zélos

Enfin, il faut au prédicateur le z€élos, la passion, cette capacité d’'étre touché, blessé, ému dans ses entrailles par ce qu'il
proclame et par les destinataires, par I'assemblée a laquelle il s’adresse. Le prédicateur doit étre totalement impliqué
avec la Parole gu'il préche et, pour elle, il doit mettre en jeu sa propre vie, il doit la dépenser et la déterminer, au point de
précher par toute sa personne : non seulement par les mots, mais aussi par son corps, par la maniére de se comporter
et de se Vvétir, par tout ce qui est expression de langage en lui. Il devra se souvenir que la force de la parole des
prophétes venait également de leur zéle, de leur implication totale avec la Parole ; c’est pour cela qu’ils péchaient aussi
par des gestes (ce qu'on appelle les « mimes prophétiques »), par leur habillement, par les vicissitudes de leur vie
personnelle. Oui, la passion pour la Parole doit s’exprimer a travers la vie plutt qu'a travers une voix forte et des cris, ou
par un mauvais zele !

Ce qui vaut pour tout domaine de la vie humaine vaut également pour la prédication : seul celui qui cultive une passion
forte pour quelqu’un ou pour quelque chose peut apparaitre passionnant et sera écouté. Une foi ferme est nécessaire :
la foi de celui qui voit I'invisible (voir He 11,27) et n’est donc pas ébranlé, mais reste dans I'espace de la conviction,
laguelle doit étre renouvelée et renforcée continuellement, surtout par la grace du Seigneur. Comme le Psalmiste, le
prédicateur doit pouvoir dire : «Credidi propter quod locutus sum (« J'ai cru, c’est pourquoi j'ai parlé » : Ps 115[116],1). Ce
n'est que si elle est soutenue par une foi solide, cette « foi qui nait de I'écoute » f{des ex auditu : Rm 10,17), que la
prédication peut étre une annonce de la bonne nouvelle, de la belle nouvelle, qu'elle peut étre une « vérité » qui non
seulement « apparait » ffateat), mais qui « plait et pousse a l'action » flaceat et moveat), comme le conseillait saint
Augustin. Pour tirer de son trésor du neuf et du vieux (voir Mt 13,52), il faut cette adhésion amoureuse au Seigneur qui

Monastero di Bose - Pagina 5 di 6



permet de discerner dans I'Ecriture la Parole de Dieu et de discerner les paroles a travers lesquelles I'annoncer.
L’homélie est un service a la foi parce qu’elle rend possible cette écoute ol se manifeste 'amen du croyant. Le
prédicateur doit accepter de vivre dans I’homélie une tension entre deux pdles toujours simultanément présents : sa foi
et la foi de I'assemblée. Sa foi doit s’exprimer dans le sensus fidei qui I'habite et doit rencontrer la foi de 'assemblée, elle
aussi dotée de sensus fidei.

Le prédicateur doit aussi manifester sa passion, son amour intense pour le Christ, pour I'Evangile et pour le troupeau de
Dieu qui lui est confié et dont il est le pasteur (voir 1P 5,2). Il faut qu'il se demande : « Quelle est ma passion ? Qu'est-ce
qui fait brdler mon caeur ? Y a-t-il dans mon cceur cet amour pour le Seigneur qu'il a lui-méme exigé, cet amour plus fort
que celui par lequel nous nous aimons humainement (voir Lc 14,26) ? » Et quel place prend pour le prédicateur I'amor
gregis ou également I'amor officii, sans lequel on ne peut devenir pasteur, mais uniquement mercenaires (voir Jn 10,11-
14) ? Lorsqu’il n'y a pas cette compassion pour la communauté recue du Seigneur, alors dans I'homélie apparaissent
précisément toutes les pathologies du pasteur : la colére, I'agressivité, le mépris, le rigorisme. Et ainsi la bonne nouvelle
se trouve mortifiée par une mauvaise communication, ou I'adjectif « mauvais » ne signifie pas tant pauvre, mais faite a
travers des sentiments qui n’expriment pas I'amour prévenant et toujours gratuit, la miséricorde infinie de Dieu, et au
contraire le contredisent.

Il faut enfin de la passion également pour le Royaume, c'est-a-dire de I'espérance pour la venue du Seigneur, pour
I'avenir qui s'inscrit dans l'aujourd’hui de Dieu, pour cet horizon eschatologique qui, s'il disparait, prive de fondement la
prédication chrétienne. Nous sommes en un temps ol manque I'espérance, mais elle fait en réalité défaut parce que
notre foi est lacunaire ; et avec peu de foi (oligopistia : Mt 17,20) il n'est pas possible d’espérer contre toute espérance
(voir Rm 4,18). Mais si le prédicateur ne s’exerce pas le premier dans cette espérance, il ne lui sera pas possible d'y
impliquer des auditeurs qui sont avant tout & la recherche de sens, d'orientation, d’'un horizon qui nous est donné par la
vie éternelle, par la victoire de I'amour sur la mort.

Conclusion
En guise de conclusion de cette réflexion, je veux citer un texte extraordinaire de Jean Eudes (1601-1680) sur le
prédicateur, qui me semble résumer de maniére emblématique tout l'itinéraire que nous avons parcouru :

Précher, c'est distribuer aux enfants de Dieu le pain de vie, et de vie éternelle ... Précher, c'est faire parler Dieu, lequel
ayant parlé aux hommes, par les Prophétes dans I'Ancien Testament, et par son Fils en la Loi nouvelle, nous veut
encore maintenant parler par les membres de son méme Fils, pour nous déclarer ses volontés et pour nous exciter a les
suivre. L'origine de la prédication évangélique, c'est le sein de Dieu : puisque c'est de la gu'est sorti le verbe, la parole
éternelle ... La fin et le but de la prédication céleste, c'est de faire naitre et de former Jésus-Christ dans les coeurs des
hommes, et de l'y faire vivre et régner ... Les prédicateur, étant les hérauts de Dieu, les ambassadeurs de Jésus, les
dispensateurs de ses mystéres, les oracles du Saint-Esprit, doivent étre revétus des qualités de Dieu, ornés des vertus
de son Fils, possédés et animés de I'amour, de la charité, du zéle et de la force de son divin Esprit ... lls doivent étudier
et pratiquer soigneusement ce que dit saint Paul : Sicut ex Deo, coram Deo, in Christo loquimur (2Co 2,17). Sicut ex Deo
, C'est-a-dire qu'ils ne doivent pas précher les pensées et les inventions de leur esprit, mais puiser en Dieu, par la lecture
des saintes Ecritures et par l'oraison, les choses qu'ils doivent annoncer aux hommes. Coram Deo, c'est a-dire qu'il ne
faut point qu'ils aient d'autre vue, d'autre prétention ni d'autre objet devant les yeux que Dieu, que la gloire de Dieu, que
le salut des ames, qui sont les fins pour lesquelles il a établi dans son Eglise I'office de la prédication. In Christo loquimur
, C'est-a-dire qu'ils doivent renoncer a eux-mémes pour se donner a Jésus-Christ, afin de parler en lui, de précher en son
Esprit, et d'annoncer les vérités dans les intentions et dispositions tant intérieures qu'extérieures avec lesquelles il a
préché étant visiblement en la terre, et veut encore précher maintenant par leur bouche (Jean Eudes, Le prédicateur
apostolique, Beauchesne 1907, p. 12-16).

fr. Enzo Bianchi, prieur de Bose

Monastero di Bose - Pagina 6 di 6



