Le prétre et la priere

Imprimer

Imprimer
fr. Enzo Bianchi, prieur de Bose

« Les prétres, serviteurs de I'évangélisation » — Bordeaux, mars 2014
Introduction. L'assiduité, la persévérance et la fatigue de la priére

On n’a peut-étre jamais autant réfléchi et écrit sur la figure du prétre, sur son identité et son ministére, comme durant ces
derniéres décennies. Dans ces études, on rappelle presque toujours que la priére est une action importante dans la vie
du prétre. Mais cette affirmation est faite avec une conviction qui semble faible. C’est la un aspect — dit-on — qui ne peut
étre négligé dans la vie presbytérale, mais la priere ne semble pas mériter une recherche particuliére et une exhortation
insistante. Pourtant je reste convaincu qu’une des causes du mal-étre vécu aujourd’hui par de nombreux prétre — une, je
ne dis pas toutes, mais une de celles qui sont décisives — est le fait que de nombreux prétres prient peu voire méme pas
du tout.

Presque tous les prétre sont convaincus de la nécessité de ne pas abandonner la priere, mais de fait la célébration de la
messe ou des messes, la célébration des sacrements et toute 'activité pastorale soustraient le temps disponible pour la
priere. Je pense aussi que, puisque l'activité tout entiere des prétres est un travail ou Dieu est présent, un opus qui
renvoie toujours a celui de Dieu et de Jésus Christ, il peut y avoir chez une partie des prétres la tendance a se sentir
exemptés de consacrer un temps spécifique a la priere, ou du moins a ne pas considérer que la priere doive étre
prioritaire. Dans un petit ouvrage — qui est @ mon sens un véritable joyau — rédigé par un évéque et un théologien
allemand, Klaus Hemmerle et Wilhelm Breuning (Prétres : vivre plutdét que survivre, Nouvelle Cité 1994), certaines
priorités sont indiquées, dix pour la précision, que les prétres devraient garder a I'esprit pour pouvoir vivre
authentiguement et fidelement la vocation et le ministére qu'ils ont recu du Seigneur. Le texte exprime ce qui est le plus
important dans la vie du prétre aujourd’hui, et touche juste. En effet, le vrai probléme de la vie du prétre n'est pas de
faire des choses nouvelles, de chercher de nouvelles conditions pour le ministére, mais surtout d’ordonner des priorités,
de clarifier ce qui est décisif, d’obéir a ce qui est le plus important. Voila les quatre premieres priorités indiquées par les
auteurs :

- la maniére de vivre comme prétre est plus importante que ce qu’un prétre fait en tant que tel ;

- ce que le Christ réalise dans le prétre est plus important que ce que le prétre fait de lui-méme ;

- vivre la communion avec les autres prétres est plus important que se laisser absorber par son travail ;

- le service de la priere et de la Parole est plus important que le service des tables (voir Ac 6,1-4).

Sur cette derniére priorité je voudrais réfléchir avec vous en guise d'introduction. Vous vous souvenez que dans le cadre
de I'Eglise née de la Pentecote un probléme a surgi, qui a traversé depuis lors toute I'histoire de I'Eglise, jusqu’a nos
jours : la tension entre la priere et le travail, entre I'assiduité avec le Seigneur (voir 1Co 7,35) et la mission apostolique,
entre le moment ou I'on est évangélisé et celui ou I'on évangélise. Plus encore, cette tension a été vécue également par
Jésus, qui, selon les Evangiles, a parfois cherché un lieu solitaire pour prier (voir Mc 1,35 ; Lc 4,42), alors que d’autres
fois il a été arraché de la solitude par les foules qui le cherchaient comme des brebis sans berger, dont Jésus avait
compassion (voir Mc 6,34 ; Mt 14,14). Cette méme tension est exprimée dans I'Evangile selon Marc dans un texte
significatif, celui de I'appel des apétres ; on comprend ainsi que cette tension est d'une certaine maniére « constitutive »
du ministére apostolique : « [Jésus] appelle ceux qu'il voulait ... et il en établit douzepour étre avec lui et pour les envoyer
précher » (Mc 3,13-14).

L'équilibre entre 'assiduité avec le Seigneur et la mission envers les hommes est délicat, et il faut continuellement y
préter attention, comme a un équilibre instable qui doit étre chaque jour ré-instauré. D’ailleurs, les Actes des apbtres
témoignent du fait que les apdtres mémes se sont bien vite rendu compte qu’une pathologie menacait gravement leur
ministére :

Les Douze convoquérent I'assemblée pléniere des disciples et dirent : « Il ne convient pas que nous délaissions la Parole
de Dieu pour le service des tables. Cherchez plutdt parmi vous, fréres, sept hommes de bonne réputation, remplis
d’Esprit et de sagesse, et nous les chargerons de cette fonction. Quant a nous, nous continuerons a assurer la priere et
le service de la Parole » (Ac 6,2-4).

Voila la priorité que les ap6tres doivent absolument reconnaitre pour étre fidéles a leur appel : se consacrer avant tout a
la priere et au ministere de la Parole. Ce n'est qu'ainsi que I'envoyé reste fidéle a I'assiduité avec le Seigneur, a la «
stabilité » avec lui, parce qu'avant d’étre envoyé, il faut se sentir appelé, il faut écouter la voix qui appelle et envoie, il
faut connaitre I'objet du mandat, il faut s'impliquer dans un dialogue, de sorte que I'envoyé soit véritablement capable de
parler et d’agir au nom de celui qui I'envoie. Ce n’est que s'il y a ce fondement de I'assiduité avec le Seigneur, de la
communion avec lui, qu’il est possible de se tenir parmi les autres comme signe et comme voix de la présence du
Seigneur lui-méme.

Le probléme de la priorité dans la vie du prétre est donc une affaire sérieuse, parce que le prétre fait aujourd’hui
réellement des actions saintes, des actions de service, des actions qui I'engagent du matin au soir : mais quelles sont
ses priorités ? Qu'est-ce qui apparait décisif et qu'est-ce qui est secondaire ? En vérité, la priere est décisive parce
gu’elle constitue 'autre face de la médaille de la foi

Monastero di Bose - Pagina 1 di 6


https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#

. la priére nait de la foi et renvoie a elle (voir Jc 5,15 : oratio fidei) ; « la priére est éloquence de la foi » (Rudolf Pesch), en
elle la foi parle. La présence de la priere dans la vie d'un chrétien témoigne de sa foi et la manifeste. Dans mon
expérience d'écoute de nombreux prétres, j'ai constaté que la question sur la présence et la qualité de la priére dans leur
vie va de pair avec la question sur la foi et la qualité de la foi : vérifier I'état de sa priére signifie de fait vérifier I'état de sa
foi. Ceci, parce que la priere est aussi toujours I'expression d'un désir du Seigneur, et s'il n'y a pas de désir du Seigneur,
s'il 'y a pas une authentique recherche du Seigneur, non intellectuelle mais existentielle — celle dont témoignent par
exemple les Psaumes : « Dieu, c’est toi mon Dieu ! Dés l'aube je te désire; mon &me a soif de toi » (Ps 63,2) ; « Mon ame
se tourne vers toi, mon Dieu. J'ai soif de Dieu, du Dieu vivant » (Ps 42,2-3) —, s'il n'y a pas une soif de Dieu, un amour
pour Jésus Christ, alors il n'y a pas de foi.

Nous savons tous combien nous sommes habiles a trouver des raisons et des excuses pour ne pas prier ou pour
tranquilliser notre cceur qui nous reproche de ne pas prier de maniére conforme au ministére que nous exercons. Nous
savons aussi trouver les mots pour dire que le temps nous manque, que le temps fuit rapidement, que le temps est
rempli par tous nos services et par les demandes des gens vers lesquels nous sommes envoyés. Mais « avoir du temps
signifie ne pas avoir du temps pour tout » (Fernando Pessoa), cela signifie donner de l'ordre au temps, créer des
priorités en son sein. Et il faut rappeler ici que la priére, dans la tradition chrétienne, a avant tout cette tache : « instituer
'ordre humain dans le monde » (Franz Rosenzweig), donner de I'ordre au temps et a I'espace, ordonner notre monde
intérieur a travers la détermination d'un ordre de priorités. Prier signifie savoir acquérir la capacité de la distinction, du
discernement, et dés lors savoir distinguer et faire de I'ordre en nous. Antidote au désordre, a I'informe, au chaotique qui
nous habite, la priére est essentielle dans un cheminement qui veut étre de foi, d’adhésion au Seigneur, d’amour pour
lui, un cheminement qui ne préfére rien a lui et & son amour.

Enfin, dans cette premiere approche a la réflexion sur la priére du prétre je voudrais rappeler une vérité qui est
aujourd’hui souvent oubliée voire méme démentie : la priere est un labeur, une fatigue, c’est un képos, disaient les péeres
anciens. Un apophtegme d’abba Agathon peut l'illustrer :

Certains fréres interrogérent abba Agathon : « Quelle est, parmi les bonnes ceuvres, la vertu qui comporte le plus d'effort
? »ll leur dit : « Pardonnez-moi, je crois qu’il n'y a pas d’effort comparable a celui de prier Dieu. Chaque fois en effet que
’lhomme désire prier, les ennemis veulent I'en arracher. Car ils savent gu’ils n’entraveront sa marche qu’en le détournant
de la priére. Pour toute autre ceuvre bonne qu’'un homme entreprend, en y persévérant, il acquiert de la facilité. Mais
pour la priere, jusqu’au dernier soupir il a besoin de lutter. » (Apophtegmes, Série alphabétique, Agathon 9.)

Nous provenons d'une époque qui, en voulant a juste titre réagir a certains préceptes, a un certain formalisme
également dans le domaine de la priere, a d0 affirmer que la priére se tient dans I'espace de la gratuité, qu’elle est
féconde lorsqu’elle est alimentée par le souffle de I'Esprit saint, qu’elle est un acte de liberté. Tout ceci est juste, mais ne
doit pas induire a affirmer — comme beaucoup ont fait et continuent de faire — que la priére ne répond qu’au sentiment, a
'imagination, a la soif d’émotions, a une recherche intérieure nourrie souvent d'esthétisme, ou transformée en un souci
obsessif de soi, en une recherche narcissique. Non, la priére est aussi une fatigue, et seul celui qui en parle ou en écrit
sans la mettre en pratique I'oublie.

Celui en revanche qui pratique la priere avec assiduité, depuis les années de la jeunesse jusqu'a I'dge avancé, la
comprend comme le labeur le plus grand et sait combien la persévérance dans la priére est facilement contredite. Dans
la priére, surtout au début de la vie spirituelle ou de la vocation, on peut faire I'expérience d’une douceur, d'une joie, d'un
repos, voire d'un plaisir ou d'une « jouissance » (pour reprendre les mots de I'école cistercienne). Mais il faut reconnaitre
gu’'avec les années, de méme que notre maniére de vivre change, ainsi change aussi notre maniere de prier, et nous
connaissons l'aridité, I'absence de désir de prier, la fatigue ; parfois il nous semble méme que nous n'avons plus de
raisons de prier... Ce qui était si plein d’émotions ne I'est plus, et ce que nous considérions comme un résultat presque
automatique de la priere ne se vérifie plus. Alors nous nous demandons : ou sont les fruits de la priére ? Pourquoi notre
cceur ne sait-il plus que dire a Dieu ? Et voila que surgit la tentation de penser que Dieu « se tait » a notre égard ; nous en
venons a penser que cet effort est inutile, que la priére ne sert a rien et qu’elle est comme notre vie spirituelle : avec les
années, elle semble ne pas s’étre améliorée, ni étre devenue plus sainte. Par conséquent, s'insinue en nous un soupgon
: qui m'oblige & me lever tét pour prier ? Pourquoi continuer la lutte exténuante pour trouver du temps a consacrer a la
priere ? Etre fidéles tous les jours & la priére devient un labeur insupportable et, puisque tout va aussi bien et qu’on est
en harmonie avec soi-méme également lorsqu’on ne prie plus, pourquoi se soumettre a cette fatigue ?

Dietrich Bonhoeffer écrivait :

Apprendre a prier, cela nous semble paradoxal. Selon nous, ou bien le coeur déborde au point de se mettre a prier
spontanément, ou il n"apprendra jamais. Mais c’est une dangereuse erreur, aujourd’hui certes largement répandue parmi
les chrétiens, de penser que le coeur est par nature apte a prier. Nous confondons alors la priere avec les désirs, les
espoirs, les soupirs, les lamentations et les allégresses — dont le cceur est capable naturellement. Et du méme coup
nous confondons la terre et le ciel, I'étre humain et Dieu. Car prier n'est pas simplement synonyme de déverser son
ceeur. Prier, cela signifie trouver le chemin vers Dieu et lui parler, que le cceur soit comblé ou vide (Le livre de priéres de
la Bible, Labor et Fides 2007, p. 108).

La vie de relation et d’amour, pour nous tous, exige assiduité, dialogue, conversation, et si ces éléments manquent, si le
mutisme finit par régner, alors la relation elle aussi s'asséche et meurt. Comme cela se produit dans les rapports avec
les autres, cela se produit de méme dans notre rapport avec le Tout Autre, le Seigneur ; méme si le Seigneur, a la
différence des partenaires humains, nous précéde toujours, nous appelle et nous cherche, avant méme que nous le

Monastero di Bose - Pagina 2 di 6



cherchions et que nous I'appelions. Plus encore, le Seigneur continue a prier en nous méme quand nous ne le prions
plus...

Dans cette optique donc, prier, c’est faire un acte de foi, non pas chercher un état d’ame. Prier chaque jour fait partie de
I'effort de porter chaque jour la croix derriére Jésus (voir Lc 9,23 ; Mc 8,34 ; Mt 16,24), jusqu’a la mort, en constatant que
parfois, le long du chemin, des découragements sont possibles, des chutes, des régressions, des déviations : mais ce
qui est décisif, c’est la persévérance, sans perdre l'orientation que nous a donnée Jésus qui, depuis toujours, nous
précéde. Ce n'est que dans la persévérance de la priere — comme les premiers croyants de I'Eglise née de la Pentecbte,
« assidus, persévérant ... dans les priéres » : Ac 2,42) —, ce n'est que dans la fidélité quotidienne a la priere que I'on peut
atteindre la profondeur de ce qu’est I'éloquence de la foi, de ce que nous croyons, en vivant ainsi existentiellement
I'adage traditionnel : lex orandi, lex credendi.

La priére comporte une bonne part d'ordinaire, de quotidien, voire de répétitivité ; mais cela ne doit pas nous faire peur :
au-deld de nos sentiments et de nos perceptions conscientes, en effet, se produit un approfondissement, un opus Dei,
un travail de Dieu en nous, méme si nous ne le constatons pas aussitdt, méme « sans que nous sachions comment »
(voir Mc 4,27). Et puis ce que l'on pratique durant tant d’'années avec peine — avertit la Regle de saint Benoit — se
transforme peu a peu en habitus, et se fait « presque naturellement, par habitude » RB 7,68). Demeurer, rester avec le
Christ (voir Jn 15,4-10 ; 1,38-39) n'est pas une acquisition définitive : c'est quelque chose que l'on réalise et que I'on
renouvelle chaque jour, avant tout dans la priére.

1. Quelle priére pour le prétre ?

Nous devons étre honnétes et renoncer a rechercher une « priere du prétre » qui se distingue de la priere des autres
freres dans la foi, moines ou fidéles. Jésus n'a pas transmis aux ap6tres une priere différente de celle transmise aux
disciples, et la priere comme « acte de foi », comme « dialogue avec Dieu » concerne tous les chrétiens.

Toutefois il reste vrai que chaque chrétien personnalise cet acte de maniere unique et que I'histoire personnelle de
chacun, la vocation et le don qu'il a recus, le ministére qu'il accomplit dans I'Eglise peuvent donner certains accents
particuliers a I'unique priére chrétienne. Le prétre, comme chrétien, comme disciple de Jésus Christ, devra certainement
prier comme tous les autres, mais en tant que prétre appelé a parler au nom du Christ, a sanctifier par la force de I'Esprit
saint et a présider la communauté du Seigneur, sa priere aura des accents propres et certaines caractéristiques
absolument nécessaires pour pouvoir se situer dans son ministére.

Dans cette optique, la caractéristique essentielle du prétre — rappelons-le brievement — est celle de se tenir devant la
communauté au nom de Dieu et de se tenir devant Dieu au nom de la communauté. Il y a une qualité de représentation (
in nomine Christi, in nomine ecclesiae) qui modeéle sa priére et qui apparait particulierement évidente dans la liturgie. Le
prétre écoutera donc comme un disciple la parole du Seigneur, mais il I'écoutera aussi dans la conscience de devoir
I'annoncer au nom du Seigneur ; il priera en intercédant auprés de Dieu, mais il le fera comme celui qui, en Christ, a été
constitué intercesseur pour le peuple.

Arrétons-nous donc de maniére plus approfondie sur ces deux spécificités de la priére du prétre : I'écoute et I'intercession

a) La priére du prétre comme écoute

Quand on affronte le theme de la priére chrétienne, il faut aussitt souligner clairement son statut : elle nait de I'écoute
du Seigneur. Avant d’'étre une parole adressée au Seigneur, avant d’étre une louange-reconnaissance ou une demande-
intercession, la priére est écoute d'une parole du Seigneur qui nous appelle par notre nom, qui toujours nous prévient,
gui nous précéde dans notre communication avec lui. Il faut toutefois aussi reconnaitre que I'écoute est le moment le
plus difficile de la priére, le plus négligé, parce que 'homme prie presque naturellement, mais il écoute difficilement.

Le prétre, ce chrétien qui a entendu pour soi une vocation précise de la part du Seigneur, devrait donc étre exercé a
cette écoute durant toute sa vie, dans la mesure ou il est appelé par le Seigneur a présider son peuple, a étre pasteur au
nom du « Pasteur des pasteurs » (1P 5,4), a rester a I'écoute « pour paitre le troupeau qui lui a été confié » (voir 1P 5,2)
selon la volonté du Seigneur et non selon sa propre volonté. Comme il doit annoncer la Parole du Seigneur a d'autres
qui lui sont confiés, le prétre a pour premier devoir celui de I'écoute : et en disant écoute, je me référe a un véritable art,
fait de sollicitude, d’exercice, d’attention, de passion, de persévérance.

Voila une priorité dans la journée du prétre : choisir et établir un moment précis et constant pour écouter ce que le
Seigneur lui dit au cceur, au point d'acquérir « un coeur qui écoute » (1R 3,9), un cceur capable d’écouter dans toute
situation qui se présente a lui. Seul une écoute assidue peut faire du prétre un « homme de Dieu» (1Tm 6,11),
expression utilisée par Paul a I'égard de Timothée pour le déclarer homme totalement appartenant a Dieu, serviteur de
Dieu, pleinement a son service et donc toujours a I'écoute de la volonté de son Seigneur. Je rappelle seulement en
passant que dans la tradition juive le célibat méme vécu par les prophétes (Moise apres la révélation du Nom de Dieu au
buisson ardent, Elie, Jérémie, etc.) était justifié comme la condition nécessaire pour étre toujours préts a I'écoute de la
Parole du Seigneur, pour recevoir cette Parole a annoncer ensuite en tant que pro-phétai, hommes qui parlent au nom
de Dieu.

Mais il y a sans doute une figure extrémement inspiratrice pour ceux qui ont une mission a I'’égard de la communauté du
Seigneur et des hommes : celle du Serviteur du Seigneur dont parlent en particulier les chants homonymes du Deutéro-
Isaie (voir Is 42,1-9 ; 49,1-7 ; 50,4-11 ; 52,13-53,12). Le Serviteur appelé par le Seigneur a étre prophéte, porteur de sa
Parole, fait quotidiennement I'expérience d'une initiative du Seigneur qui I'habilite a la mission: « chaque matin le
Seigneur lui fait dresser l'oreille » (voir Is 50,4), il I'invite & se sentir disciple qui écoute, et le Serviteur consent a cette
action de Dieu, interprétée par le psalmiste comme I'opération de « creuser, percer l'oreille » (voir Ps 40,7), une action qui

Monastero di Bose - Pagina 3 di 6



exige l'obéissance, I'écoute absolue et marque une appartenance irrécusable du Serviteur a son Seigneur. De la méme
maniére, seul un prétre qui écoute son Seigneur sait se tenir en son nom face a la communauté, en tant qu’envoyé de
Dieu, ambassadeur et porte-parole. Mais la référence la plus éloquente a cet égard est sans doute Jésus lui-méme, qui
se disait a I'écoute du Peére, et le manifestait, pour réaliser uniquement ce que le Pére voulait (voir Jn 12,49-50 ; 15,15).
Oui, écouter est le début du cheminement de communion et seul celui qui écoute peut entrer en communion avec celui
qui parle. Le prétre est préparé a cela notamment par son célibat, qui devrait lui accorder du temps pour la solitude et le
silence, du temps a passer dans I'exercice de I'amour avec son Seigneur. Mais I'écoute de Dieu ne peut étre disjointe de
I'écoute des hommes, de I'écoute de I'histoire, de I'écoute du lieu ou le prétre a été placé : en un mot, I'écoute de la
réalité, dont le prétre n'est pas exempté, et ou il est méme obligé d’exercer sa mission. Celui qui s’exerce a I'écoute de
Dieu, d'un Dieu qui ne se voit pas et parle souvent par la « voix d’'un silence léger » (1R 19,19), devient également
capable d'écouter les fréres et les sceurs que Dieu lui a confiés : « Celui qui n’écoute pas son fréere qu'il voit ne peut
écouter Dieu qu'il ne voit pas », pourrions-nous dire pour paraphraser une affirmation de la Premiére lettre de Jean (voir
1Jn 4,20). Ecouter les personnes, écouter leurs souffrances, les accueillir moyennant I'écoute patiente et pleine de
miséricorde, leur faire sentir qu’elles sont reconnues et aimées est une opération qui fatigue, qui parfois ennuie, voire
dérange profondément. Ecouter, c’est consentir que les autres nous fassent mal, mais c’est ainsi que le prétre, a limage
de Jésus, se charge de la fragilité et de l'infirmité de ceux qui vont vers lui (voir Mt 8,16-17). Il y a dans la vie du prétre
un ministére d’écoute des brebis qui lui sont confiées qui doit trouver sa place et ne pas étre relégué voire négligé, parce
gue le ministére d’écoute indique le ministére de la présence, du temps accordé aux autres, de la capacité de se tenir
parmi eux, au sein du peuple de Dieu.

b) La priére du prétre comme intercession

Quand le prétre écoute ses fréres et sceur, en réalité il les écoute également au nom de Dieu et c'est ainsi qu'il est
constitué homme d’intercession. Comme le prophéte qui se tient devant son peuple au nom de Dieu, il doit aussi se tenir
devant Dieu au nom de son peuple pour intercéder en sa faveur. Le messager de Dieu auprés des freres devient le
messager des freres auprés de Dieu, en un mouvement de pendule auquel il faut parfois s’exercer avec difficulté : oui,
parce qu’étre et se faire solidaire de Dieu semble parfois s’opposer a la solidarité a I'égard des pécheurs, et vice versa.
Mais ce ministére de la priére d'intercession dans la vie du prétre est essentiel aussi parce que les gens en expriment la
conscience et le désir : le prétre doit étre comme le délégué permanent a la priere au nom de toute la communauté. Les
prétres le savent bien, ils percoivent souvent ces attentes de la part de ceux qui demandent qu’'on prie pour eux et pour
ceux gu'ils aiment. Les prétres sont appelés a étre des intercesseurs, comme Abraham (voir Gn 18,17-33), Moaise (voir
Ex 32,11-14.30-32), Samuel (voir 1S 12), tous les guides de la communauté du Seigneur qui par leur intercession on
manifesté qu'ils étaient non seulement des hommes de Dieu, mais aussi et simultanément des hommes de la
communauté, de 'Eglise précisément.

Intercéder signifie « faire un pas entre », « s’interposer » entre deux parties, et celui qui intercéde s’introduit donc dans
situation, il 'assume jusqu’'a la partager, il se laisse compromettre par la relation avec Dieu et avec les hommes. Je reste
convaincu que c'est surtout dans l'intercession quotidienne faite par le pasteur pour ses brebis que I'on mesure sa
caritas pastoralis, son amour pour le troupeau et pour chacune des brebis qu'il connait pas son nom (voir Jn 10,3-5),
dont il connait les besoins, les souffrances et les fragilités, ainsi que les péchés. En intercédant auprés de Dieu, le
pasteur s’exerce au discernement, il apprend a « juger avec Dieu » d’une situation (c’est 1a le sens littéral du terme hébreu
qui désigne la priére : tefillah), pour décider avec lui d’'une action a accomplir. L'intercession est I'action de la sentinelle
qui crie vers Dieu jour et nuit au nom de la ville et rappelle a la ville ce que Dieu attend d’elle (voir Is 62,6-7).

C’est ainsi que le prétre ordonne et approfondit son intériorité, mais c’est ainsi surtout qu’il rend Dieu présent la ou il est
oublié, marginalisé, et qu'il parvient de telle sorte a purifier les relations, a assumer ses responsabilités pastorales envers
l'autre, envers chacun des autres. L'intercession du prétre, précisément parce que c'est un lieu d'intelligence
évangélique de l'autre, est un grand combat contre le cynisme qui menace tant la charge pastorale, en particulier
lorsqu’on prend de I'age ; c’est pour le prétre un exercice aidant a voir ceux qui lui sont confiés avec les yeux de Dieu,
des yeux de miséricorde ; c’est un labeur pour accepter la responsabilité et le souci amoureux pour ceux qui peuvent
étre antipathiques et parfois insupportables ou simplement ennuyeux, dérangeant, sinon systématiquement rebelles. La
caritas pastoralis est exigeante... Ici encore, nous pouvons nous référer a Jésus Christ, le « prétre des prétres » (voir He
2,17), qui « est capable de compatir a nos faiblesses, ayant été éprouvé en tous points a notre ressemblance ... et qui est
capable d’avoir de la compréhension pour ceux qui ne savent pas et s'égarent, car il est, lui aussi, atteint de tous cotés
par la faiblesse » (He 4,15 ; 5,2).

c) La priére du prétre comme adoration

Enfin, I'écoute et l'intercession, ces deux « respirations » de la priére, ne peuvent se produire si ce n'est dans ddoration
du Seigneur Dieu unique et vivant. L’adoration est un acte élémentaire, simple, qui nous place devant Dieu pour lui offrir
notre présence, pour lui offrir tout ce que nous sommes, dans notre unité de corps, ame et esprit, jusqu’a tutoyer Dieu, et
donc a laisser libre cours a I'action de grace et a la louange, ou aux pleurs et a la supplication. L'adoration

- est une sorte de cantus firmus qui témoigne de notre ouverture, de notre disponibilité continuelle & étre en communion
avec le Seigneur ;

- c'est la conscience de la présence de Dieu ;

- C'est I'exultation qui nait du fait de pouvoir dire : « Moi et le Christ nous vivons ensemble » (voir Ga 2,20 ; 1Th 5,10) ;

- c'est la capacité de tout prédisposer pour que chacun de nous devienne le temple, la demeure du Seigneur (voir 1Co
6,19).

a

Monastero di Bose - Pagina 4 di 6



Pour tout chrétien — comme on I'a déja dit — la priére est I'éloquence de la foi ; mais pour le prétre, la priere doit étre
I'éloquence de son ministere !

2. Lapriére liturgique du prétre

Nous avons réfléchi surtout sur la priére personnelle du prétre, mais nous n’oublions assurément pas que la liturgie
eucharistique et la célébration des sacrements ne sont pas seulement un service a la communauté, mais sont également
priere du prétre et du chrétien qu'il est. Comme derniere partie de notre itinéraire, je voudrais donc faire quelques
considérations a partir d'un passage d'une homélie prononcée par Benoit XVI dans la basilique du Vatican le 3 mai
2009, a lI'occasion d’ordinations preshbytérales :

Nous devons penser aux différentes formes de la priere d’'un prétre, avant tout a la sainte messe quotidienne. La
célébration eucharistique est I'acte de priere le plus grand et le plus élevé, et elle constitue le centre et la source dont les
autres formes aussi recoivent leur « séve » : la liturgie des heures, lalectio divina, I'adoration eucharistique, le saint
rosaire, la méditation.

On reconnait dans ces lignes la vision traditionnelle de la priére du prétre, dans ses différentes modalités et ses divers
degrés qualitatifs, de poids et d'obligation. Je voudrais seulement rappeler qu’il y a quoi qu’il en soit un primat de la
liturgie des heures et de la lectio divina qu’il s’agit de respecter dans la vie du prétre. La liturgie des heures en effet est
impérative comme « priere commune du peuple de Dieu » Rrincipes et normes de la liturgie des heures no. 1) et comme
engagement exigé des prétres par 'Eglise, selon le droit canon :

Les prétres et les diacres aspirant au presbytérat sont tenus (obligatione tenentur) a réciter chaque jour la liturgie des
heures selon les livres liturgiques approuvés (CJC can. 276, § 2, no. 3).

Les clercs sont liés a I'obligation (obligatione adstringuntur) de célébrer la liturgie des heures selon la norme du can. 276,
8 2, no. 3 (ibid. can. 1174, § 1)

Nous savons toutefois que parmi les formes de priére du prétre celle-ci est peut-étre la plus délaissée. On invoque pour
se justifier le manque de temps, l'intense travail pastoral, etc. Mais il y a probablement aussi d’autres raisons, parmi
lesquelles la prépondérance de la célébration de la messe au détriment de la liturgie des heures, laquelle n'a jamais été
trés présente dans la priere du peuple et qui en est aujourd’hui presque absente. Ma génération connaissait encore la
solennelle liturgie des vépres dominicales que la messe du soir ne rend aujourd’hui plus possible. Par conséquent le
peuple de Dieu pense que I'on sanctifie le dimanche comme jour du Seigneur simplement par la participation a la messe,
qui est la seule liturgie que I'Eglise sait offrir.

Ainsi, méme parmi les prétres, la liturgie des heures ne recoit plus cette attention, cette sollicitude qui devrait lui étre
reconnue selon le magistére de I'Eglise. On peut notamment rappeler le passage suivant des Principes et normes de la
liturgie des heures :

Les prétres, unis & 'évéque, ... trouveront dans la liturgie des heures, proposée par I'Eglise, non seulement la source de
piété et l'alimentation de I'oraison personnelle, mais aussi cette abondance de contemplation ou puiser aliment et
stimulation pour l'action pastorale et missionnaire visant a conforter toute I'Eglise de Dieu (Principes et normes de la
liturgie des heures no. 28)

En face de telles exhortations, il faut reconnaitre que la liturgie des heures est si peu aimée et pratiquée que l'on peut
douter qu’elle connaisse une réception effective, a la différence d’autres éléments de la réforme liturgique postconciliaire.
Il suffirait de constater que, lors de convocations diocésaines ou de rencontres ecclésiales de diverse nature, on préfére
remplacer I'office prévu par la liturgie des heures par une priére construite de toutes piéces par un liturgiste créatif ou
parfois original, une priére dans laquelle toutefois on ne reconnait plus la liturgie de I'Eglise...

Je ne peux et ne veux pas ouvrir ici une réflexion approfondie sur I'importance de la liturgie des heures dans la vie des
prétres, mais je voudrais néanmoins indiquer de maniere synthétique les raisons pour lesquelles il vaudrait la peine de
ne pas I'abandonner en la considérant superflue ou en la jugeant une surcharge par rapport au ministére presbytéral.
Avant tout, la liturgie des heures est absolument nécessaire a la vie du prétre pour rythmer le temps, pour greffer la
memoria Dei dans I'écoulement des heures, pour donner une orientation au temps : celle de la constante assiduité avec
le Seigneur. Que I'Eglise, le matin et le soir, dans le rythme marqué par le jour et la nuit, par 'aube et le crépuscule, se
mette devant le Seigneur, en sa présence, et lui offre la liturgie : cela ne constitue pas seulement une nécessité toujours
reconnue au cours des siécles, depuis les temps apostoliques, mais cela apparait aujourd’hui encore comme une
urgence décisive pour ceux qui ne sont pas dominés par le temps, mais veulent I'ordonner, et trouver une articulation
entre la priére et la journée. L’Eglise prie son Seigneur surtout le matin et le soir, et un prétre ne peut pas ne pas
soutenir cet effort, ne pas participer a cette actio ecclesiae qui prédispose tout afin que le Seigneur puisse lui faire les
dons de la Parole, de la grace, du salut. Dans la liturgie des heures, le prétre « se fait voix » de la communauté, de
I'Eglise persévérante dans la priére ; il se fait confesseur de la foi et intercesseur pour ceux qui lui ont été confiés et dont
il est pasteur au nom du Christ.

Si la liturgie (et non seulement I'eucharistie !) est fons et culmen de toute l'activité de I'Eglise, elle est aussi fons et
culmen de tout le ministére exercé par le prétre. La liturgie des heures précisément, laus perennis mysterii, est le
sacrificum laudis (He 13,15) qui plait & Dieu et que I'Eglise offre sans cesse a son Seigneur. Si un prétre n’'y participe
pas, il se sépare de cette communion célébrée et vécue, et il appauvrit fortement son service, qui a surtout besoin des
énergies divines transmises par le Seigneur lui-méme dans la liturgie, véritable opus Dei.

Mais la liturgie des heures est pour le prétre également le magistére qui, avec I'eucharistie, modele et nourrit sa foi,
renouvelle son espérance, fait croitre sa charité. La Parole de Dieu qu'on y écoute, le chant ou la récitation des

Monastero di Bose - Pagina 5 di 6



Psaumes — Parole de Dieu et de 'homme qui ne nous est jamais étrangére —, la grande tradition de I'Eglise présente
dans les lectures patristiques, sont I'aliment quotidien et la source d'eau vive pour tout chrétien, mais en particulier pour
le prétre, appelé a confirmer la foi de ses fréres. Oui, la liturgie des heures est l'instrument premier permettant au prétre
d’étre « bien équipé pour faire le bien » (2Tm 3,17) ; c’est le lieu privilégié ou le prétre apprend la grammaire de la liturgie
de I'Eglise et peut insérer son propre moi dans le moi de I'Eglise et dans le moi du Christ qui prie le Pére.

Mais hormis la liturgie des heures, et méme dans la liturgie des heures, en particulier dans la célébration de I'office des
lectures, le prétre doit s’exercer aussi a la lectio divina. Depuis la fin des années '80 du siécle dernier, le magistere papal
rappelle a I'Eglise et aux prétres cette pratique traditionnelle, a travers laquelle la Parole de Dieu contenue dans les
Ecritures comme Parole du Dieu vivant rencontre le croyant. La lectio divina est lieu de célébration de I'alliance, parce
gue dans la lectio Dieu parle a 'homme, et dans l'oratio le croyant parle a Dieu. Ailleurs, j'ai médité amplement et a bien
des reprises sur la lectio divina ; je voudrais ici seulement recommander de ne pas faire d’elle une méthode rigide, ni d'y
chercher des définitions astucieuses inventées chaque jour, mais de la comprendre comme une trace, une indication
comportant certaines exigences :

- la lectio comme lecture attentive du texte biblique ;

- la meditatio comme une halte sur la Parole, une recherche en vue de sa compréhension selon le principe traditionnel
Scriptura sui ipsius interpres (en s'appuyant si nécessaire sur des commentaires exégétiques, des anthologies
patristiques, etc.) ;

- 'oratio comme une priére qui découle de ce que nous avons écouté du Seigneur, comme une réponse a sa Voix qui a
atteint nos profondeurs en tant que présence vivante du Seigneur ressuscité auquel nous pouvons nous adresser
directement, en lui disant notre amour et notre amen ;

- la contemplatio comme préservation de la Parole qui transforme notre regard, notre maniére de sentir, de parler, d’agir,
et les conforme a celles de Dieu, a la pensée du Christ (voir 1Co 2,16). On peut ainsi faire I'expérience du fait que la
Parole de Dieu contenue dans les Ecritures est nourriture qui croit et devient plus savoureuse & mesure qu’on la « rumine
» avec assiduité.

Pour résumer, on peut affirmer ce qui suit : si le Seigneur a intimé a Josué, en tant que guide de son peuple : « Ce livre
de la Loi ne s’éloignera pas de ta bouche ; tu le méditeras jour et nuit afin de veiller a agir selon tout ce qui s'y trouve
écrit, car alors tu rendras tes voies prospéres, alors tu réussiras » (Jos 1,8) ; si Paul a exigé du presbytre : « Consacre-toi
a la lecture de I'Ecriture » (1Tm 4,13), il s’ensuit que l'assiduité avec les Saintes Ecritures est un devoir absolu et
primordial de tout pasteur dans I'Eglise. Et la lectio divina est la maniére traditionnelle, qui trouve ses racines dans la
tradition juive, de permettre a la sacramentalité de la Parole de s'inscrire dans la vie de priére du prétre.

Conclusion

Je suis fermement convaincu que du rapport d'un prétre avec la Parole de Dieu dépend sa vie spirituelle, son identité,
I'efficacité de son ministére : tous ces éléments trouvent leur synthése dans le laborieux exercice de la priére
guotidienne. En ce sens, je voudrais conclure par un beau texte adressé il y a une quinzaine d’années par celui qui était
alors le cardinal Joseph Ratzinger au Conseil des Conférences épiscopales européennes. Ce texte exprime bien le fait
que la priere du prétre, enracinée dans son écoute de la Parole, peut lui accorder exousia, autorité pour accomplir jour
aprés jour son ministére au service de I'Eglise de Dieu. On vy lit :

Je suis convaincu que la lectio divina est I'élément fondamental dans la formation du sens de la foi et par conséquent
'engagement le plus important pour un évéque maitre de la foi [et donc pour un prétre] ... La lectio divina est écoute de
Dieu qui nous parle, qui me parle. Cet acte d’écoute exige donc une véritable attention du cceur, une disponibilité non
seulement intellectuelle, mais intégrale, de tout 'homme. La lectio divina doit étre quotidienne, elle doit étre notre
nourriture de chaque jour, parce que ce n'est qu'ainsi que nous parvenons a apprendre qui est Dieu, qui nous sommes,
ce que signifie notre vie en ce monde (Joseph card. Ratzinger, in Consilium Conferentiarum Episcopalium Europae,
Rome 2001).

C'est de la lectio que le prétre pourra tirer la force pour la priére quotidienne, dialogue avec Dieu qui renouvelle sa vie et
celle du troupeau qui lui est confié ; c’est a la lectio qu'il pourra puiser pour précher « des choses nouvelles et des choses
anciennes » (Mt 13,52), des paroles toujours inspirées par la Parole de Dieu, qui ne sont pas de lui mais viennent du
Seigneur.

fr. Enzo Bianchi, prieur de Bose

Monastero di Bose - Pagina 6 di 6



