Conférence d'ouverture

Imprimer
Imprimer

IVe Colloque liturgique international

L'ESPACE LITURGIQUE ET SON ORIENTATION

Bose, ler - 3 juin 2006

Monastére de Bose

Office national pour les biens culturels ecclésiastiques — CEl

Bose, église monastique
CONFERENCE D'OUVERTURE D'ENZO BIANCHI
Le discours d'ouverture, prononceé le jeudi ler juin 2006 par le prieur Enzo Bianchi, en langue italienne.
Amati vescovi, esimi professori e voi tutti cari ospiti e amici presenti,

€ con cuore grato che apro i lavori di questo IV Convegno Liturgico Internazionale, dando a tutti e a ciascuno di voi il mio
piu cordiale e affettuoso benvenuto.

Siamo giunti alla quarta edizione di questo nostro appuntamento annuale, pensato e voluto dal Monastero di Bose in
collaborazione con I'Ufficio Nazionale per i Beni Culturali Ecclesiastici della Conferenza Episcopale Italiana, come luogo
per una seria e approfondita riflessione circa il rapporto tra liturgia e architettura. Spazio di conoscenza, di scambio e di
reciproco ascolto su cid che oggi rappresenta uno degli ambiti emergenti dell'interesse della chiesa e, piu precisamente,
dell'interesse della cultura della fede. La cultura della fede é I'esercizio dell'intelligenza della fede, é il frutto di una fede
pensata. | secoli di cristianesimo che ci stanno alle spalle testimoniano con indubbia evidenza che quando la fede é
pensata, ovvero quando tutti quegli ambiti in cui la fede si esprime non sono né ignorati, né trascurati o, peggio ancora,
lasciati al caso, la fede giunge da se stessa a creare cultura. Si, una fede vissuta con intelligenza crea cultura, che si
esprime tanto nelle forme del pensiero quanto nell’espressione artistica, sia essa figurativa, musicale o architettonica.
Domandiamaoci: in quale misura oggi la fede cristiana € capace di generare cultura, creando arte e bellezza in immagini,
in suoni, ma anche in spazi e luoghi?

Se la bellezza e I'arte hanno certamente un fine in se stesse, non si deve dimenticare che nel cristianesimo esse
posseggono anche un significato e un valore testimoniale. Simone Weil ha scritto: “Il canto liturgico pud testimoniare
guanto la morte di un martire” (L'ombra e la grazia, p. 185); e noi possiamo aggiungere che anche un luogo di culto
cristiano, una chiesa, & autentica martyria, testimonianza della fede. La storia, anche quella contemporanea, attesta che
molto spesso la dove dei cristiani subiscono il martirio, simultaneamente sono rasi al suolo i loro luoghi di culto,
affermando cosi che la vita dei cristiani e i loro luoghi di assemblea formano un tutt'uno.

Il rinnovato interesse per il rapporto tra liturgia e architettura al quale da alcuni anni si assiste & certamente legato alla
presa di coscienza, dopo alcuni decenni di oblio, di come lo spazio liturgico sia un luogo simbolico maggiore per la
formazione dell'identita cristiana. La crescente scristianizzazione della societa occidentale rappresenta certamente una
chance offerta ai cristiani per riscoprire e ripensare luoghi e tempi di iniziazione.

Come tutte le iniziazioni, anche l'iniziazione cristiana € efficace nella misura in cui € un processo globale che si rivolge
non solo all'intelletto ma anche al cuore, alla memoria e al corpo. Essere iniziati non significa semplicemente imparare
della verita da credere, ma ricevere, attraverso tutti i sensi, una nuova identita. Ora, lo spazio liturgico, soprattutto
nell’atto della celebrazione, € il luogo simbolico maggiore di formazione dell'identita cristiana, perché esso da a vedere |l
lessico e la grammatica della vita cristiana cosi come sono stati trasmesse dalla grande tradizione. E la stessa liturgia ad
attestare il rapporto tra lo spazio liturgico e I'identita cristiana quanto, nel responsorio graduale della dedicazione di una
chiesa tratto dal 1V libro di Esdra, canta: “Locus iste a Deo factus est, inaestimabile sacramentum” (4 Esd 8,21.24).
Questo luogo ¢ stato fatto da Dio, ed & sacramento inestimabile. Lo spazio liturgico € dunque “sacramentum” nel senso
agostiniano del termine, ovvero € quasi visibile verbum, ¢ visibilita della Parola. Di quella Parola che esce dalla bocca di
Dio, e della quale il Signore stesso attesta I'efficacia nella profezia di Isaia: “Non torna a me senza risultato, senza aver
realizzato cid per cui I'ho inviata”. Se, come canta il graduale, lo spazio liturgico € sacramentum, esso é allora parola
“viva ed efficace” che opera e agisce su chi lo abita, su chi giorno dopo giorno lo frequenta, su chi dimora in esso,
cooperando alla formazione dell'identita del cristiano, e dunque dell'identita della chiesa. L’edificio chiesa di fatto edifica
la chiesa.

Lo spazio liturgico € spazio iniziatico nel quale ciascuno & invitato a entrare, a prendere posto, il suo posto, e a lasciarsi
afferrare facendo, in qualche modo, fede alla materialita del luogo, alla “benedetta materia” come amava dire di Teilhard
de Chardin, alla pietra, al legno, alla luce che per la loro composizione e trasformazione parlano la lingua cristiana e

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4


https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/567-2006-l-espace-liturgique
https://www.monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/567-2006-l-espace-liturgique
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni_liturgici_internazionali/2006_lo_spazio_liturgico_e_il_suo_orientamento/dep-liturgia-foto.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni_liturgici_internazionali/2006_lo_spazio_liturgico_e_il_suo_orientamento/dep-liturgia-foto.jpg

dunque parlano la Parola di Dio. Come I'Ecclesia mater, anche lo spazio di una chiesa & una vera e propria matrice
spirituale nella quale i cristiani sono generati alla fede. E, infatti, allinterno di uno spazio liturgico che si nasce alla vita
cristiana e, liturgia dopo liturgia, si cresce, si matura come uomini e donne di fede. Tale € il ruolo dello spazio liturgico
nella formazione dell’identita del cristiano che, inevitabilmente, anche le storture e le brutture di uno spazio liturgico
diventeranno prima o poi deformazioni e patologie della vita spirituale di chi lo frequenta. Per esperienza sappiamo bene
come certe chiese siano veri e propri ostacoli alla preghiera e all'esperienza di Dio. Questo dice I'estrema fragilita alla
quale lo spazio liturgico cristiano & esposto. Per questo esso, come ogni altra realta cristiana, ha costantemente bisogno
di essere evangelizzato, ovvero verificato, rinnovato e corretto alla luce dello specifico cristiano. Questa fragilita dello
spazio liturgico I'hanno colta bene coloro che nella storia della chiesa hanno sono stati dei riformatori, creando nuove
forme di vita spirituale. Ci basti pensare a S. Bernardo e all'architettura liturgica da lui creata, espressione visiva del
rinnovamento spirituale da lui intrapreso. Ma anche I'architettura francescana e quella domenicana, non semplici stili, ma
espressioni di una precisa esperienza spirituale.

Probabilmente, l'interesse attuale per I'architettura liturgica testimonia la necessita di un ripensamento dello spazio
liturgico alla luce dei modelli di vita cristiana, di chiesa e di liturgia indicati dal concilio Vaticano Il. La ricerca che ci
attende in questi giorni sul significato antropologico, biblico, teologico e architettonico dello spazio liturgico & anch’essa
espressione della comune volonta di riscoprire il valore e il significato originari dello spazio liturgico cristiano.

La nostra riflessione sullo spazio liturgico entrera anche nel merito di uno dei temi certamente pil complessi e oggi piu
dibattuti: I'orientamento della preghiera cristiana. L'importanza e anche l'attualita di questo tema non potevano essere da
noi ignorate, e per questo abbiamo invitato a prendere la parola i principali protagonisti dell’attuale dibattito
sullorientamento: Albert Gerhards, Uwe Michael Lang, Martin Walraff e Robert Taft che ringrazio di cuore per aver
accetto il nostro invito.

Mi sembra di poter osservare che il dibattito sull'orientamento sia oggi giunto ad dato ampiamente condiviso che segna
un punto di non ritorno. Rispetto a quanti in passato invocavano il ritorno dell’orientamento ad est di tutte le chiese come
condizione necessaria per una liturgia fedele alla tradizione, oggi, pur riconoscendo il profondo significato del rivolgersi
verso est nella celebrazione eucaristica, si osserva che “il significato intrinseco di questo gesto liturgico trascende il fatto
di volgersi semplicemente verso uno dei punti cardinali. In effetti ‘I'orientamento liturgico’ in senso ideale pud persino
prescindere da uno stretto contesto geografico. Qui si tratta dell'orientamento comune del sacerdote e dellassemblea
nella preghiera liturgica” (Lang. p. 73). Riconoscendo che la posizione verso oriente del presbitero all’altare e con lui dei
fedeli non & una tradizione fondamentale della liturgia cristiana, si raggiunge quanto gia affermato da Louis Bouyer, per il
guale “non bisogna tanto vedere la materialita dell'antica tradizione, quanto il suo senso. Se realmente il simbolo
materiale non pud essere mantenuto, bisogna trovare qualche altra maniera di esprimerne il senso. |l fatto che la
celebrazione eucaristica abbia un orientamento escatologico ... deve certamente essere messo in risalto, in una maniera
o nell'altra, ovunque i cristiani si radunino per I'eucaristia” (Architettura e liturgia, p. 61).

Questo &, a nostro parere, un primo dato che I'attuale dibattito sull’'orientamento pone alla nostra attenzione e che non
pud essere ignorato. E innegabile osservare che 'orientamento, inteso come espressione della dimensione escatologica
della celebrazione eucaristica e come narrazione del popolo di Dio in cammino verso il Regno, sia oggi sovente
mancante nelle nostre liturgie. Si ha spesso I'impressione che I'assemblea dei fedeli sia disorientata, ovvero che non
abbia nella preghiera quella direzione unica e chiara in grado di esprimere e significare la sua tensione escatologica.

L'orientamento liturgico, che & il volgersi dellassemblea per pregare verso un’'unica direzione rimane dunque un
elemento che attende di essere recuperato in tutto il suo valore.

Cio che oggi una parte dei protagonisti del dibattito sull’orientamento richiede, € la comune direzione del presbitero e
dell'assemblea nella preghiera, domandando di fatto che il presbitero all’altare torni a volgere le spalle ai fedeli durante la
preghiera eucaristica. Questo € il punto certamente piu delicato e dunque piu dibattuto, che tuttavia rappresenta un tema
di grande importanza. Ci sembra di poter affermare, anzitutto, che la continua e ostinata posizione frontale, vis-a-vis, del
presbitero rispetto all’assemblea rappresenta un serio problema nell'attuale prassi liturgica. Dall'inizio al termine della
liturgia, sia egli alla sede, al'ambone e poi all’altare, il presbitero si pone sempre e solo frontalmente rispetto
allassemblea, qualunque sia la sua parola o il suo gesto liturgico. Il persistente faccia a faccia oscura una verita
teologica fondamentale: la liturgia € opus Dei, € opera di Dio e I'assemblea & anzitutto alla presenza di Dio che I'ha
convocata a sé. Di fronte a questo eccessivo protagonismo del presbitero Hans Urs von Balthasar vi ha visto una nuova
forma di clericalismo: “Si ha la sensazione che la liturgia post-conciliare sia divenuta piu clericale di quanto non fosse nei
giorni in cui il sacerdote era un semplice servitore del mistero che veniva celebrato”.

Non & per nulla necessario che la sede presidenziale stia in posizione frontale rispetto ai fedeli, come del resto non lo era
ancora nel presbiterio tridentino dove si trovava in posizione laterale, cosi come nessuna norma liturgica impedirebbe al
presbitero di porsi nella stessa direzione dell'assemblea per l'invocazione penitenziale, il canto del gloria, I'orazione
colletta, la professione di fede, I'oratio fidelium e I'orazione dopo la comunione. Il recupero dell’orientamento liturgico
richiede dunque anzitutto un profondo ripensamento del situarsi del presbitero rispetto ai fedeli. Dall’'ostinato faccia a
faccia a una attenta modulazione regolata dalla diversa natura degli atti di linguaggio. La croce posta al di sopra
dell'altare rimane il segno maggiore verso il quale preshitero e assemblea possono rivolgere la loro preghiera, come
suggerito dall'allora cardinale Ratzinger: “Dove non € possibile rivolgersi insieme verso oriente in maniera esplicita, la
croce puo servire come l'oriente interiore della fede. Essa dovrebbe trovarsi in alto al di sopra dell'altare (in posizione
kyriale), ed essere il punto cui possono rivolgere lo sguardo tanto il sacerdote che la comunita orante” (Introduzione allo

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4



Spirito della liturgia, p. 79).

Circa la posizione del presbitero all’altare per la liturgia eucaristica e in particolare per I'anafora, appare a tutti evidente
come essa sia strettamente legata alla natura dell’eucaristia. | protagonisti del dibattito sull’orientamento evidenziano
come la figura del presbitero che all’altare volge le spalle alllassemblea, sia espressione del carattere sacrificale
dell’eucaristia, mentre, al contrario, la scelta della celebrazione versus populum computa dalla riforma liturgica sia nata
dalla volonta di riaffermare la natura conviviale dell’eucaristia. Se, come si legge nel Catechismo della Chiesa Cattolica,
“la Messa € ad un tempo e inseparabilmente il memoriale del sacrificio nel quale si perpetua il sacrificio della croce, e il
sacro banchetto della Comunione al Corpo e al Sangue del Signore” (n. 1382), 'una o l'altra posizione del presbitero
all'altare accentuano inevitabilmente I'una o l'altra dimensione dell’eucaristia. Pertanto, entrambe le posizioni sono
legittime e altamente significative, cosi che né I'una né I'altra pud vantare una superiorita. Questo significa riconoscere
che l'attuale celebrazione versus populum della liturgia romana non & migliore o piu corretta rispetto alla comune
direzione del presbitero e dei fedeli nella celebrazione eucaristia che le chiese d'oriente hanno conservano fino ad oggi,
ma solo piu adatta e coerente all'oggi della fede vissuto dai credenti. Occorre invece riconoscere con lucidita e coraggio
che ciascuna delle due posizioni che l'attuale dibattito sull'orientamento ingenuamente oppone € da se stessa
insufficiente per rendere conto della totalita del mistero celebrato. Nessuna forma rituale, nessun testo o gesto liturgico
potra esaurire in sé tutta la ricchezza del mistero di Dio. Come l'unica fede della chiesa é testimoniata da quattro
evangeli e nessuno di essi, preso singolarmente, esaurisce tutta la ricchezza del mistero di Cristo. Come l'unica fede
eucaristica della chiesa ¢ testimoniata nel Messale Romano da quattro diverse preghiere eucaristiche e nessuna di esse
esaurisce in sé tutta la ricchezza del mistero eucaristico, cosi i due modi possibili di celebrare I'eucaristia non possono,
presi singolarmente, esaurire la totalitd del mistero celebrato.

La grande tradizione della chiesa ha sempre riconosciuto che il vescovo o il presbitero presiedono I'eucaristia in nomine
Christi, segno visibile che Cristo ¢ il “capo del corpo che é la chiesa”. La comune direzione di colui che presiede e dei
fedeli durante la preghiera eucaristica pud essere dunque I'immagine chiara di Cristo, capo unito al suo corpo che
intercede e innalza la lode e I'azione di grazie al Padre. Sull'altare & celebrato il memoriale del sacrificio di Cristo, nel
guale il capo unito al corpo, offre se stesso a Dio, secondo la suggestiva definizione che S. Agostino offre del sacrificio
della chiesa: “In cio che la chiesa offre, & essa stessa offerta” (De civitate Dei 10,6).

Ma chi preside I'eucaristia in nomine Christi & segno, al tempo stesso, che & Cristo a spezzare ancora oggi il pane della
Parola e del suo Corpo. E Cristo di fronte alla sua chiesa che si dona dicendo: “Prendete e mangiatene tutti, questo & il
mio corpo che sara dato per voi ...", ricordando cosi che il nome neotestamentario dell’eucaristia & “Cena del Signore” e
che l'altare & sempre la “tavola del Signore”. Per questo nel 1993 la Congregazione del culto divino ha potuto ricordare
che “la forma simbolica dell’'Eucaristia € quella di un convinto, ripetizione della cena del Signore. Non si dubita che
guesto convito sia sacrificale, memoriale della morte e resurrezione di Cristo, perd dal punto di vista figurativo il suo
punto di riferimento & la cena” (Notitiae 322/1993). La scelta della celebrazione versus populum compiuta dalla riforma
conciliare & dunque pienamente coerente alla grande tradizione della chiesa e alla sua ininterrotta fede eucaristica,

sebbene sia da se stessa insufficiente per rendere conto della totalita del mistero celebrato.

La celebrazione eucaristia, dunque, € inseparabilmente memoriale del sacrificio e cena del Signore, dove il Cristo € al
tempo stesso rivolto verso il Padre e rivolto verso la chiesa: questo ci sia sufficiente per spiegare le difficolta a trovare
una direzione unica e definitiva in tutte le chiese.

Questo nostro convegno segnera, dunque, un'ulteriore fase del dibattito in corso sull’orientamento. Ed nostro desidero
che esso sia un’occasione di confronto e di dibattito, nello stile auspicato nell'introduzione al saggio di Michael Lang
dall'allora cardinale Joseph Ratzinger il quale invitava ad “un nuovo dibattito piu disteso, nel corso del quale sia possibile
cercare il modo migliore per mettere in pratica il mistero della salvezza. Tale ricerca va compiuta non condannandosi
reciprocamente, ma ascoltando attentamente gli uni gli altri e, fattore ancora piu importante, ascoltando la guida intima
della liturgia. Non si giunge ad alcun risultato etichettando le posizioni come ‘preconciliari’, ‘reazionarie’, ‘conservatrici’
oppure come ‘progressiste’ ed ‘estranee alla fede’; serve una nuova apertura reciproca” (p. 8). Questo & anche il mio
augurio.

Presiedo questa seduta di apertura insieme a don Stefano Russo direttore d’Ufficio Nazionale per i Beni Culturali
Ecclesiastici della Conferenza Episcopale italiana. A lui va il mio piu vivo ringraziamento per la collaborazione sua e
dell'ufficio da lui diretto nella promozione di questo convegno che si pone anche a servizio della chiesa che ¢ in Italia.

Rivolgo il mio piu caro e fraterno saluto all’arcivescovo Piero Marini, maestro delle celebrazioni liturgiche del santo
Padre. La sua presenza fedele attesta I'amicizia che ci lega da anni. La sapienza e la passione con la quale svolge il suo
ministero a servizio delle liturgie papali ci € di grande incoraggiamento nel proseguire questo nostri convegni liturgici.

Il mio fraterno saluto va anche al vescovo di Salisbury David Stancliffe, Presidente della Commissione Liturgica della
Chiesa d’'Inghilterra. E una gioia grande accoglierlo di nuovo in mezzo a noi. La chiesa di Inghilterra e la Comunione
anglicana sono nel nostro cuore e nella nostra costante intercessione, anche per I'affetto che ci lega all’Arcivescovo di
Canterbury il Reverendo Rowan Williams, che piu volte ci ha onorato della sua visita fraterna.

Accogliamo con gioia fraterna il professore André Lossky, delegato del Patriarcato Ecumenico di Costantinopoli e il
protopresbitero Konstantinos Karaisaridis, delegato del Santo Sinodo della Chiesa di Grecia. Un caro saluto a mons.
Massimo Giustetti vescovo emerito della nostra diocesi di Biella, mente I'attuale vescovo di Biella mons. Gabriele Mana
ci portera il suo saluto nella giornata di domani. La presenza di pastori e fedeli della chiesa cattolica, del Patriarcato

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4



ecumenico, delle chiese ortodosse di Greca e di Romania, della Comunione anglicana, della Chiesa episcopaliana
d’America e della Chiesa Luterana di Germania, danno un respiro ecumenico a queste nostre giornate di studio, che
diventano cosi anche un incontro fraterno di persone e di tradizioni spirituali e liturgiche che sempre hanno bisogno l'una
dell'altra per poter celebrare l'unica fede.

Rivolgo il mio saluto grato ai membri del Comitato scientifico. Vi fanno parte i qui presenti mons. Giancarlo Santi: andra
sempre ricordato che & grazie alla sua pronta disponibilita e alla collaborazione immediata nella sua allora qualita di
direttore dell’Ufficio Nazionale peri Beni Culturali Ecclesiastici che & stato possibile avviare questa nostra iniziativa, che
ora prosegue grazie anche al contributo di don Stefano Russo suo successore in questo incarico. |l caro padre Frédéric
Debuyst, i professori Paul De Clerck, Albert Gerhards e Keith Pecklers. Il Comitato scientifico prepara questi convegni
con riunioni periodiche per la riflessione e la programmazione.

Saluto cordialmente tutti i relatori che interverranno in questi giorni, in particolare coloro che per la prima volta sono qui
tra di noi.

Il mio saluto va a voi tutti qui presenti che anche quest’anno avete risposto numerosi, andando molto al di la delle nostre
possibilita di accoglienza. Saluto i direttori e membri degli uffici liturgici diocesani, delle commissioni di arte sacra, a voi
docenti e studenti di liturgia di diversi istituti e facolta universitarie, architetti, artisti e a tutti coloro che con passione
hanno a cuore l'architettura e 'arte per la liturgia. Il mio pensiero va in particolare a voi architetti, che con sensibilita e
attenzione partecipate numerosi a questi nostri convegni la cui proposta teologica € certamente impegnativa ed
esigente. E per questo che a voi architetti, cui nella progettazione e realizzazione di una chiesa spetta spesso il ruolo pit
gravoso, ripeto cio che il celebre architetto Christian De Portzamparc ha detto nel febbraio scorso nella sua lezione
inaugurale al Collége de France: “Non c’e una sola verita nell’architettura ... L'incertezza € la verita. Essa circonda ogni
progetto architettonico. | bravi architetti si sentono responsabili di cid che hanno fatto di un programma o di un sito.
L'artista non deve render conto a nessuno, l'architetto si” (Le monde, 4 febbraio 2006, p. 18).

Un saluto fraterno ai monaci e alle monache presenti, provenienti da numerosi monasteri europei e americani. In
particolare saluto I'abate di Disentis, padre Daniel Schémbachler e il Priore di S. Anselmo Michael Naughton. La vostra
presenza attesta la speciale attenzione che da sempre il monachesimo riserva alla vita liturgica.

L'internazionalita dei partecipanti a questi nostri convegni cresce di anno in anno. Oltre che dall’'ltalia provenite da paesi
europei come Belgio, Francia, Grecia, Germania, Malta, Polonia, Portogallo, Romania, Slovenia, Spagna, Svizzera e
Ungheria. Quest’anno é con soddisfazione che accogliamo un folto numero di partecipanti proveniente dagli Stati Uniti
tra i quali padre Kevin Irwin, Decano dell’'Universita Cattolica di Washington a cui va il mio piu cordiale saluto. Per la
primo volta vi € anche tra noi una rappresentanza della chiesa latinoamericana, alcuni membri della Commissione Arte
Sacra della Conferenza Episcopale Brasiliana, ai quali diamo il nostro piu sincero benvenuto.

Va da sé ricordare che questo convegno si pone in perfetta continuita con quelli che lo hanno preceduto sull'altare e
sullambone. Per segnare questa continuita non vi &€ miglior modo che presentare gli Atti del Convegno sull’'ambone dello
scorso anno. Ora si ha tra le mani uno strumento certamente di alto profilo scientifico per la qualita dei contributi che
esso offre.

In conclusione, il mio augurio & che questi giorni siamo per noi tutti un grande esercizio di intelligenza e di conoscenza
per giungere a cogliere tutto il senso e tutto il valore dello spazio liturgico e del suo orientamento.

Enzo Bianchi, priore di Bose
Pour toute information, écrire ou téléphonera:

Secrétariat - Colloque liturgique

Monastero di Bose

1-13887 Magnano (BI)

Tel. +39 015.679.185

Fax +39 015.679.294

e-mail: Cette adresse e-mail est protégée contre les robots spammeurs. Vous devez activer le JavaScript pour la
visualiser.

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4



