Conclusions du Colloque

Imprimer
Imprimer

ADALBERTO MAINARDI, MOINE DE BOSE

Bose, 11 septembre 2010
Le silence et la contemplation font place a la vie de la Parole dans la communion, dans I'écoute de l'autre. On

découvre alors que la solitude est un art de I'agapé, elle est amie et maitresse sur la voie de I'amour

Bose, 11 settembre 2010

XVllle Colloque cecuménigue international
de spiritualité orthodoxe

Communione et solitude
Bose, 8 - 11 septembre 2010

Conclusions lues par ADALBERTO MAINARDI
au nom du comité scientifigue du Colloque

Ecouter les conclusions (en italien):

TEXTE ORIGINAL ITALIEN
DES CONCLUSIONS DU COLLOQUE

Per consentire un’operazione di sintesi del cammino percorso insieme ? un’operazione che rimane affidata alla liberta di
ciascuno ?, proponiamo alcuni elementi per valutare le idee di fondo e quelli che mi sembrano i risultati salienti emersi
dal lavoro di questi giorni, ma anche eventuali lacune e inadeguatezze e possibili vie nuove da esplorare. Queste
conclusioni, anche in nome del comitato scientifico, non vogliono avanzare pretese di completezza, ma semplicemente
offrire un servizio a una migliore comprensione reciproca.

Tre anni fa, alla conclusione del convegno dedicato al Cristo trasfigurato nella tradizione ortodossa, padre Michel van
Parys sottolineava I'importanza, per questi incontri ecumenici di spiritualita ortodossa, del con-venire, del venire assieme
in un luogo di ascolto reciproco e di amicizia, uno spazio di simpatia necessario per superare i pregiudizi e intraprendere
un cammino serio di conoscenza dell'altro.

Il fine di questo convenire ha una dimensione ecumenica precisa, quella di consentire una dilatata accoglienza della
ricerca spirituale del fratello, per incontrare gli uni insieme agli altri il Cristo che viene; ma riveste anche una dimensione
di dialogo con l'umanita contemporanea, le sue ricerche e le sue attese. “Il tuo volto, Signore, io cerco” (Sal 26,8).
Questo versetto del salmo 26 indica bene il cammino che si € voluto intraprendere in ascolto della tradizione spirituale
della chiesa d’'oriente nella multiforme unita delle sue diverse tradizioni (bizantina, slava, romena, armena, siriaca...)

Discernere il volto di Cristo € in realtd un’arte che si apprende in un rapporto personale di paternita spirituale come
iniziazione alla comunione (lo abbiamo a lungo meditato nel convegno di due anni fa); un'arte che richiede una dura lotta
per attingere la verita di se stessi, e aprire il cuore all’accoglienza dell’'altro. Questa lotta spirituale in vista dell’agape &
stata al centro del convegno dello scorso anno.

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4


https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2010/Relatori/IMG_2927_Adalberto.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2010/Relatori/IMG_2927_Adalberto.jpg
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3289&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3289&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3289&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=1600&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=1600&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=1600&Itemid=1165

In questi giorni abbiamo concentrato il nostro sforzo proprio su questa dinamica che dall'isolamento degli individui
conduce alla comunione delle persone, ma che necessariamente passa per un’autentica vita interiore nella liberta. Lo
hanno a piu riprese ricordato i messaggi dei capi delle chiese qui rappresentate, insistendo sull'insegnamento offerto
dall’esperienza monastica, dove solitudine e silenzio introducono “alla relazione e all'essere in comunione con gli altri” (
Bartolomeo | di Costantinopoli), e mostrando come le dimensioni di solitudine e comunione trovino un modello di

armonica compenetrazione nella vita stessa di Gesu come ci & consegnata dalla narrazione evangelica (il patriarca di

Mosca Kirill | e papa Benedetto XVI).

Forse abbiamo gia qui tracciate le linee di fondo che hanno guidato la nostra riflessione. Da un lato solitudine e

comunione sono dimensioni irrinunciabili dell’essere stesso delluomo nel mondo, dall’altro vengono illuminate dalla

vicenda di Cristo. Nel mistero della chiesa, una e molteplice, si rende manifesto il fondamento cristologico di solitudine e

comunione, e insieme la dimensione pneumatologia di questa polarita fondamentale della vita spirituale. « L'ceuvre du
Christ unifie, 'ceuvre du Saint-Esprit diversifie » (Vladimir Lossky).

Questa compenetrazione tra solitudine e comunione € una costante nella Scrittura e nella storia della chiesa. La
dimensione del “deserto” (éremos), quale luogo di prova e di incontro con il Dio vivente, tempo e luogo dell’'obbedienza e
della disobbedienza alla Parola, &€ fondante per I'esperienza spirituale di Israele, I'evento che lo costituisce quale
“assemblea santa”. Prima della parola di comunione, viene la parola di separazione: diventare a immagine di Dio ? la
vocazione biblica dell'uomo ? & diventare a immagine di un Dio che abita la distanza, il nascondimento; € un Dio che
chiama alla comunione, non alla fusione. Gesu stesso approfondisce il senso della sua vocazione nell’eremos, il deserto:
la conoscenza di Dio nella solitudine ci apre alla comunione nella verita.

Nel Nuovo Testamento, il termine comunione (koinonia) indica essenzialmente la partecipazione alla vita divina
dischiusa da Gesu Cristo, che si manifesta in particolare nella sua dimensione eucaristica, “nella comunione al sangue e
al corpo di Cristo” (cf. 1Cor 10,16). E nella comunita eucaristica che anche I'esperienza monastica trova il suo
radicamento ecclesiale, che la preserva da quelle derive autoreferenziali sempre possibili che contraddicono la
comunione.

Grazie alla riflessione teologica e spirituale di san Basilio nel IV secolo (non a caso I'epoca delle grandi controversi
cristologiche), anche I'esperienza monastica viene ricondotta a quel fondamentale equilibrio umano e cristiano tra liberta
interiore del singolo e comunione nella compagnia degli uomini, compiutamente realizzato nel Cristo, che per amore del
Padre e degli uomini versa il suo sangue nell'abbandono estremo della croce. “Nella solitudine assoluta della croce Gesu
ha fatto nascere la comunione”.

Sin da subito il nostro convegno ha cosi rinunciato a leggere le coordinate di “comunione e solitudine” secondo uno
schema predefinito da semplificazioni storiografiche quali “eremitismo” e “cenobitismo”, che riducono una dinamica
esistenziale e spirituale in continua interrelazione (I'arcivescovo leronimos ha parlato di “circumsessione” nel suo
messaggio) all'incongruente contrapposizione di tipi astratti (i cenobiti, gli eremiti). La concretezza del vissuto umano
chiede invece che anche 'esperienza comunitaria sia costruita come un tutto strutturato secondo natura, dove il germe
logikds seminato nelluomo (& ancora un’idea di Basilio) conduce al completamento dell'opera creativa di Dio nella
bellezza e nella bonta della vita in comunione. Nell’etologia basiliana, 'uomo €& naturalmente un essere koinonikés, a
differenza del leone, per sua natura animale solitario, monastikés ...

Solo un’autentica antropologia cristiana pud in tal modo aprire uno spazio di comprensione del fenomeno monastico e
delle oscillazioni stesse della spiritualita cristiana tra vita solitaria e vita in comune, con sfumature e modalita diverse in
Oriente e in Occidente. Lo studio diacronico di questa polaritd (comunione/solitudine) in contesti dissimili, ha fatto
emergere abbastanza chiaramente l'arbitrarieta di schemi classificatori astratti (eremo/cenobio) applicati rigidamente a
una realta spirituale viva e fluida.

Poco fa il metropolita Kallistos ci ricordava come nel monachesimo orientale non esiste una netta linea di demarcazione
tra vita in comunita e vita eremitica, ma proprio questo confine fluido e poroso & segno di “arricchimento e benedizione”.
L'indissolubile circolarita tra le due dimensioni ? lo abbiamo sentito nei primi giorni del nostro convegno ? & in effetti al
cuore stesso del monachesimo bizantino e russo; il legame tra ricerca personale di Dio e apertura a una comunione

cosmica €& addirittura centrale in un padre fondamentale per la spiritualita dell'oriente come dell'occidente cristiani:
sant’lsacco il Siro.

La continua interrelazione tra vita solitaria e dimensione comunitaria, tra deserto e cenobio, vale infine per I'occidente,
dove si alternano cicli di rinnovamento della vita spirituale caratterizzati dall’accento sulla vita eremitica e di riforma della
vita cenobitica. Un’eccezionale testimonianza di questa interazione & stata I'esperienza storica di Optina Pustyn’, che
significativamente pone al centro della dinamica tra cenobio e anacoresi la vita di preghiera, personale e comunitaria. Si
apre qui naturalmente un tema molto profondo e ampio, che potrebbe costituire da solo 'argomento di un convegno.

La riflessione sugli sviluppi storici introduce alla realta contemporanea. La ricerca, in tutta la tradizione monastica, di un

delicato equilibrio spirituale tra la faticosa scoperta della propria verita e il riconoscimento dell'altro come costitutivo del
sé, l'uscita da se stessi e la comunione come pienezza di umanita, indica che l'interazione tra comunione e solitudine

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4


https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3666&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3666&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3666&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3674&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3674&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3674&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3670&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3670&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3685&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3685&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3685&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3702&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3702&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3702&Itemid=1165

costituisce una polarita profonda della vita umana e cristiana.

Proprio qui incontriamo il punto di interrogazione che la modernita pone all'esperienza cristiana. Se la grande parabola
del moderno pud essere descritta come un passaggio dall’eteronomia all'autonomia ? l'uscita da un mondo chiuso
gerarchizzato verso un universo aperto basato sul principio di eguaglianza, in cui ognhuno é teoricamente artefice del
proprio futuro ?, I'esito paradossale € una radicale solitudine dell'individuo, di cui I'anonimato della massa non & che la
faccia nascosta.

La sfida comunitaria nell'orizzonte postmoderno € forse quella di realizzare comunita capaci di dare speranza. Non
'utopia della relazione all'altro totalmente trasparente a se stessa, ma la concreta vita comune come vocazione di
umanizzazione: nelle relazioni personali, sociali, politiche, economiche, ecologiche ...

Il sospetto moderno verso ogni coercizione dell’io rischia paradossalmente di annullare la gratuita dell'incontro con l'altro
nel mito collettivo dell'ideologia o di disperderla nell'indifferenza dell'individualismo. Un’autentica dialettica tra comunione
e solitudine chiede invece di essere realizzata in una dimensione di fiducia e gratitudine verso l'altro: in un sempre
rinnovato rendimento di grazie, in una pratica eucaristica.

La koinonia non definisce solo il piano orizzontale dei rapporti interumani, ma apre uno squarcio sulla vita delle Persone
divine: “L’essere significa vita e la vita significa comunione” (Zizioulas). Senza persona non c’'€ comunione; ma senza
comunione non c’'é persona.

Un pensiero teologico che si lasci guidare dallo Spirito € allora chiamato a un’ascesi creativa per superare la
contrapposizione sterile e astratta fra tradizionalismo e modernismo, I'uno e I'altro prigionieri dell’autosufficienza di una
storia ripiegata su stessa: su un passato idealizzato o un presente che non attende trasfigurazione.

Come discernere nella tradizione dei padri (ma fin dove giunge?) quello che & una ricezione (obbedienza) autentica della
Parola di Dio e quello che non lo & piu? Il problema ? che era quello di san Basilio di Cesarea ? & stato posto con molta
nettezza da diverse angolazioni. Un monachesimo, una chiesa che non attendono piu il Signore della storia, hanno
perduto il loro sapore. E sempre in agguato allora la tentazione di far coincidere la comunione ecclesiale con I'isolamento
autosufficiente, la chiusura settaria che cerca di differenziarsi isolandosi, invece di aprirsi integrando e interpretando la
diversita, divenendo stimolo vivo — il “lievito” della parabola evangelica — che annuncia la trasfigurazione delle relazioni
umane e dello stesso cosmo.

L'autentica dimensione “ecclesiale” della dinamica tra solitudine e comunione apre invece nell’'oggi di Dio l'irruzione della
novita escatologica: la comunione definitiva di Dio “tutto in tutti”, che inscrive la comunione al centro del rapporto
personale tra 'uomo e Dio. E cio € tanto piu attuale nell’'orizzonte postmoderno dell’atomizzazione del soggetto. La
nozione cristiana di “persona”, ? sono stati evocati i nomi di Berdjaev e Bulgakov, ma anche di Zizioulas e Yannaras ?,
costituisce il punto di incontro e il superamento della contrapposizione potenzialmente distruttiva tra le spinte antagoniste
del soggetto e I'aspirazione all'uno della collettivita.

Che cos’e dunque la persona? Uno stupore che & riconoscenza, una meraviglia che si affida. E una liberta che si dona.
La liberta profonda ? a volte sconcertante ? che nasce dalllamore e solo dall'amore; la liberta acquistata a caro prezzo
da autentici abitatori del deserto contemporaneo, quali padre Cleopa di Sihastria, “uomo per gli altri”, o padre
Porfyrios di Kafsokalyvia. Nella loro lotta solitaria contro il male ? morale, fisico, spirituale ? la profondita dell’amore di
Cristo abbraccia la solitudine e la disperazione di ogni uomo. E I'energia della speranza che splende anche nell'inferno
dell'isolamento e della lontananza da Dio — come hanno mostrato santi quali Serafim di Sarov o lo starec Silvano del
Monte Athos.

Una lacuna nel percorso tentato quest'anno € forse stata I'assenza di una riflessione nata dall’apporto delle scienze
umane su questa tensione molto complessa tra isolamento dell'io e apertura all'intersoggettivita; e, parallelamente, di
una riflessione puntuale sulle strutture di maturazione ? umana e spirituale ? che consentono di imparare ad abitare la
solitudine e a praticare la comunione.

Abbiamo tuttavia potuto ascoltare le voci di monaci e monache d'oriente e d'occidente raccontare il concreto esercizio
guotidiano di vivere in comunione e vivere in solitudine: esercizio della ricerca di Dio nel silenzio della cella,
discernimento del volto di Dio nell'incontro con il fratello.

La solitudine & un’arte che va appresa, esige quell’apprendistato che l'isolamento evita. Essa &€ sempre una solitudo
pluralis; per questo i padri chiedevano che solo dopo una lunga iniziazione alla vita comune si intraprendesse I'arduo
cammino della vita solitaria, in cui ? abbiamo sentito I'espressione di san Serafim di Sarov ? il monaco lotta contro leoni
e tigri.

Il silenzio e la contemplazione fanno spazio alla vita della Parola nella comunione dei fratelli, nell'ascolto dell’altro. Si
scopre allora che la solitudine € un’arte agapica, amica e maestra sulla via dellamore. Un amore da vivere
concretamente, quotidianamente ? come orizzonte cui tendere, allinterno della fraternita monastica, ma anche e
soprattutto all’interno della chiesa e tra la chiese, e per I'insieme della comunita umana. La solitudine e la profondita della
vita comune, la comunione ¢ il frutto della purificazione interiore, ma il fine € sempre I'agape.

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4



ADALBERTO MAINARDI
monaco di Bose
a nome del comitato scientifico del Convegno

XVllle Colloque cecuménigue international
de spiritualité orthodoxe

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4


https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=

