Communiqué de presse final

Imprimer
Imprimer

XVllle Colloque cecuménique international
Bose, 20 septembre 2010
XVllle Colloque cecuménique international
C'est I'énergie de I'espérance qui resplendit dans I'enfer de l'isolement et de I'éloignement de Dieu, comme I'ont
montré des saints comme Séraphin de Sarov et le starets Silouane du Mont Athos. "En devant des flammes

ardentes de priére, les solitaires transforment le monde"

XVllle Collogue cecuménique international

de spiritualité orthodoxe

Bose, 8 - 11 septembre 2010
en collaboration avec les Eglises Orthodoxes

COMMUNION ET SOLITUDE
DANS LA TRADITION ORTHODOXE

« Communion et solitude » est le bindme autour duquel se sont déroulés les travaux de la XVllle édition du Colloque
cecumeénique international de spiritualité orthodoxe qui s’est tenu au Monastére de Bose (Bl) du 8 au 11 Septembre
2010. Organisé en collaboration avec les Eglises orthodoxes, ce colloque représente depuis prés de vingt ans, une
importante occasion de dialogue sur des thémes essentiels de la vie spirituelle, ou les traditions de I'Orient et de
I'Occident chrétiens rencontrent les attentes profondes de I'homme contemporain. L'itinéraire du colloque, durant quatre
intenses journées d’étude et de confrontation fraternelle, a permis de mesurer combien I'expérience spirituelle de I'Eglise
d'Orient peut offrir, aujourd’hui encore, une parole de sens en réponse a la recherche et aux attentes des hommes et
des femmes de notre temps.

Des théologiens, des historiens, des philosophes, des chercheurs et des représentants officiels, au plus haut niveau, des
Eglises orthodoxes, de I'Eglise catholique et des Eglises de la Réforme ont pris part aux travaux du colloque, avec
également de nhombreuses autres personnes intéressées.

Les messages des Eglises

Dans son chaleureux message adressé aux participants, le patriarche de Constantinople Bartholomée ler a rappelé
la qualité prophétique, en vue de l'unité des chrétiens, de la vie cénobitique et érémitique, qui ne cesse d’étre présente
dans toutes les Eglises. Le moine, celui qui est « séparé de tous et uni & tous », selon le mot d’Evagre, est une mémoire
vivante de I'enseignement qu’offrent « la solitude et le silence » pour « entrer en relation et étre en communion avec les
autres ».

Le message du patriarche de Moscou Cyrille ler a souligné a son tour que la dimension de la solitude et de la

communion trouvent leur consonance dans la vie méme de Jésus, telle qu'elle nous est livrée dans les récits des

Evangiles.

Le pape Benoit XVI, dans le message qu'il a fait parvenir au colloque par I'entremise du cardinal Tarcisio Bertone , a

invité « a contempler en Christ le modéle parfait d’harmonie entre la communion et la solitude, puisqu’en lui subsiste
personnellement le Dieu Un et Trine ».

Les nombreux messages envoyés par les chefs et les responsables d’Eglises orthodoxes (rappelons encore le
métropolite Volodymir de Kiev et de toute I’'Ukraine , le métropolite Philaréte, exarque patriarcal de Biélorussie ,
I'archevéque d’Athénes Jérodme , le Catholicos de tous les Arméniens Karékine Il , I'archevéqgue Anoine, recteur
de I'académie de Kiev), par I'archevéque de Canterbury Rowan Williams , par le secrétaire du Conseil cecuménique
des Eglises & Genéve, le pasteur Olav Fykse Tveit , et par les présidents dimportants organismes de I'Eglise

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4


https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2010/comunioneesol_600.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2010/comunioneesol_600.jpg
https://www.monasterodibose.it//content/blogcategory/288/918/lang,fr/
https://www.monasterodibose.it//content/blogcategory/288/918/lang,fr/
https://www.monasterodibose.it//content/blogcategory/288/918/lang,fr/
https://www.monasterodibose.it//content/blogcategory/288/918/lang,fr/
https://www.monasterodibose.it//content/blogcategory/288/918/lang,fr/
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3666&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3666&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3666&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3674&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3674&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3674&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3670&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3670&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3670&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3690&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3690&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3690&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3690&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3683&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3683&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3683&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3685&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3685&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3685&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3685&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3696&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3696&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3696&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3718&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3718&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3718&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3718&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3718&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3697&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3697&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3697&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3677&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3677&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3677&Itemid=1165

catholiqgue (I'archevéque Kurt Koch , président du Conseil pontifical pour la promotion de l'unité des chrétiens, le
cardinal Angelo Bagnasco , président de la Conférence des évéques d’ltalie) ont été largement convergents pour
souligner la dimension universellement humaine d’'un équilibre spirituel entre la solitude et la communion, qui trouve sa
réalisation possible dans I'expérience chrétienne, et en particulier monastique.

Les travaux du colloque

« Il est difficile de voir le Christ au milieu d’'une foule — écrivait saint Augustin — ; la solitude nous est nécessaire. Dans la
solitude en effet, si 'ame est attentive, Dieu se laisse voir. La foule est bruyante; pour voir Dieu le silence est
nécessaire. » Apprendre a habiter la solitude — ce face a face avec soi-méme que tout homme connait — signifie en
méme temps apprendre a habiter I'espace des relations avec les autres, acquérir un cceur accueillant, qui sache écouter
l'autre. La solitude est corrélative a la communion.

En se mettant & I'écoute de I'Ecriture et de I'enseignement des Péres (de saint Basile & saint Isaac de Ninive, des Péres
du désert a ceux du monachisme byzantin et russe), mais en interrogeant aussi la réflexion de la pensée philosophique
et théologique de I'Orient chrétien et la sagesse de certaines grandes personnalités spirituelles de I'Orthodoxie, le
symposium a cherché a redécouvrir la relation féconde entre ces deux péles qui constituent I'existence humaine. Aprées
le mot d’accueil du prieur de Bose, Enzo Bianchi et la lecture des messages des Eglises, la conférence d’ouverture de
'évéque Irénée de Backa (Novi Sad), sur Communion dans I'Eglise et expérience monastique, a souligné
I'enracinement ecclésial du mouvement monastique. La relation réciproque entre la solitude et la communion, a observé
Petros Vassiliadis (Communion et solitude : éléments bibliques), est une constante dans I'Ecriture d’'une part, et au
cours de I'histoire de I'Eglise de I'autre, ol deux tendances semblent s’opposer, sur I'axe horizontal du peuple appelé par
Dieu (ekklesia — liturgie — communauté/communion) et sur I'axe vertical du rapport de chaque personne avec Dieu
(monachisme — anachorése — érémitisme).

Un point d’équilibre entre la poussée spiritualiste (et individualiste) et la dimension ecclésiale (le sens théologique de la
communion) de l'expérience monastique (mais plus généralement de la spiritualité chrétienne elle-méme) a été
indubitablement représenté au IVe siécle (I'époque précisément des grandes controverses christologiques) par la
réflexion théologique de Basile le Grand (Michel Van Parys : Communion et solitude selon saint Basile de Césarée).

Les coordonnées de la « communion » et de la « solitude » constituent ainsi I'espace de compréhension non seulement du
phénoméne monastique, mais des oscillations mémes de la spiritualité chrétienne, qui a connu des modalités différentes
en Orient et en Occident. On a ainsi suivi le parcours, de maniére diachronique, des développements de ces lignes de
force et les différentes dynamiques mises en ceuvre dans divers contextes. Une donnée est ressortie assez clairement,
sur laquelle on a mesuré une substantielle convergence des différentes conférences : la dimension arbitraire d'une
opposition trop rigide des termes « ermitage » et « cénobium », entre vie solitaire et vie commune. Les schémas de
classification — qui reviennent certes chez les auteurs anciens — apparaissent abstraits et inadéquats si on les comprend
comme le miroir rigide d’'une réalité spirituelle vivante et fluide, toujours préte a mettre en discussion dans le concret de
la vie toute approximation théorique hative. Ceci vaut pour le monachisme byzantin (étudié par Kriton Chryssochoidis,
Communauté et ermitage dans la tradition monastique byzantine) et le monachisme russe, analysé par Tat'jana
Karbasova et Tatjana Rudi sur la base des textes hagiographiques (Communauté et ermitage dans la Russie ancienne

. la tradition hagiographique —XVe-XVlle siécles) et par Gleb Zapal'skij, en relation avec I'expérience historique d’
Optina Poustine et de la skite de Saint-Jean le Précurseur. L'indissoluble circularité entre la recherche personnelle de
Dieu et l'ouverture a une communion cosmique est méme centrale dans I'expérience monastique et dans I'ceuvre d’'un
Pére dont I'importance est fondamentale pour la spiritualité tant de I'Orient que de I'Occident chrétiens, Saint Isaac de
Ninive (présenté par Sabino Chiala). La continuelle relation entre la vie solitaire et la vie communautaire, entre le désert
et le cénobium, vaut enfin pour I'Occident, comme I'a souligné Armand Veilleux, abbé de Scourmont, dans sa
conférence sur Communauté et ermitage dans la tradition monastique occidentale .

Les deux dimensions de la solitude et de la communion ne doivent pas étre détachées I'une de 'autre si I'on ne veut pas
risquer une dangereuse dérive. Et cela est d'autant plus actuel dans I'horizon postmoderne d’atomisation du sujet. C'est
la notion chrétienne de « personne » qui permet de composer harmonieusement les deux exigences de la « liberté
subjective » et de I'« étre communionnel ». L’approfondissement que la pensée personnaliste orthodoxe réserve a la
conception de personne et de communion (Konstantinos Agoras, Athénes ; Konstantin Sigov, Kiev) a ainsi introduit la
réflexion sur l'aujourd’hui, prolongée par I'évocation de I'expérience spirituelle de deux personnalités extraordinaires de
solitaires contemporains, le pére Cléopas de Sihastria (1912-1998) et le pére Porphyrios de Kafsokalyvia (1906-1991),
capables d'une communion universelle et cosmique, présentées lors du colloque par le métropolite Serafim
d’Allemange et par Athanasios N. Papathanassiou.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4


https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3681&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3681&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3681&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3673&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3673&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3673&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3673&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3694&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3694&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3694&Itemid=1165

La table-ronde consacrée a I'expérience monastique, Vivre en communion, vivre dans la solitude, a complété cet
itinéraire en donnant a écouter I'expérience concréte de la vie des moines contemporains, grace aux contributions de
I’évéque Nazarij de Vyborg, supérieur de la Laure de la Trinité de Saint Alexandre Nevskij, (Saint Pétersbourg), du
pere Placide Deseille (monastére Saint-Antoine le Grand), délégué de I'higouméne du monastére athonite de Simonos
Petras, de I'higouméne Damaskinos (Gavalas) du Monastére du Prophéte-Elie (Santorin), de sceur Salomé du
monastere de la Panaghia de Sayde, de mére Annamaria Canopi du monastére de I'lsola San Giulio d'Orta, et du
pere Andrej (Cilerdzic) di monastére des Saints Archanges (Kovili).

Dans le contexte des pays qui ont vécu jusqu’a des temps récents la dramatique expérience de I'athéisme d’Etat, la
reconstruction de la communion ecclésiale peut courir le risque d’'un isolement autosuffisant, de la fermeture sectaire en
ghetto. Les chrétiens doivent savoir ouvrir ces systémes de relations humaines qui tendent & se fermer sur eux-mémes,
pour laisser place a I'énergie transfigurante de I'Esprit saint qui, en eux et a travers eux, vivifie le cosmos tout entier (
Kirill Hovorun, Initiation a la communion ecclésiale aujourd’hui : de I'isolement a I'ouverture transfigurante).

C’est I'énergie de I'espérance qui resplendit également dans I'enfer de I'isolement et de I'éloignement de Dieu, comme
'ont montré des saints comme Séraphin de Sarov et le starets Silouane du Mont Athos. « En devant des flammes
ardentes de priére, les solitaires transforment le monde qui les entoure par leur seule existence, par le simple fait de leur
présence secréte » (métropolite Kallistos de Diokleia, Communion et solitude hier et aujourd’hui).

Les représentants officiels des Eglises

La présence des délégations officielles des Eglises d'Orient et d'Occident a été particulierement significative au plan
cecuménique.

Pour I'Eglise catholique, sont intervenus Mgr Brian Farrel, secrétaire du Conseil pontifical pour la promotion de l'unité
des chrétiens, le pére Milan Zust, s.j., don Andrea Palmieri et sceur Barbara Matrecano, du méme dicastére ;
I'archevéque Antonio Mennini, nonce apostolique auprés de la Fédération russe ; le cardinal Achille Silvestrini,
préfet émérite de la Congrégation pour les Eglises orientales ; Mgr Piero Marini, président du Comité pontifical pour les
congrés eucharistiques internationaux et Mgr Mansueto Bianchi, évéque de Pistoia et président de la Commission pour
'cecuménisme de la Conférence des évéques d’ltalie. En outre, au cours des travaux du colloque, sont intervenus
plusieurs évéques de la Conférence épiscopale du Piémont, en particulier son secrétaire, Mgr Arrigo Miglio, évéque
d'lvrea, et Mgr Gabriele Mana, évéque de Biella, ordinaire du lieu.

La délégation du Patriarcat de Moscou était présidée par I'évéque Feognost de Sergiev Posad, et composée de
I'évéque Teofilakt de Brjansk et Sevsk, du hiéromoine Tichon (Simin) et du pére Aleksij (Dikarev). L’Eglise
orthodoxe de Gréce était représentée par les métropolites Ignatios de Dimitriados, Daniel de Kessariani, Vironas et
Hymettos, et par I’évéque loannis des Thermopyles.

Ont par ailleurs participé au Colloque, pour représenter officiellement leur Eglise, le métropolite Serafim d’Allemagne
(Eglise orthodoxe de Roumanie), le métropolite Grigorij de Veliko Tarnovo et I'’évéque Kiprian de Traianopol (Eglise
orthodoxe de Bulgarie), les évéques Volodymyr de Robin’ky (Eglise orthodoxe d’Ukraine, Patriarcat de Moscou) et
Stefan de Turov et Mozyrsk (Exarchat de Biélorussie Patriarcat de Moscou), le pére Ruben (Zargaryan) (Eglise
apostoliqgue arménienne), délégué du Catholikos de tous les Arméniens Karekine II; I'archimandrite Athenagoras
(Fasiolo) (Archidiocése Orthodoxe d’ltalie et de Malte), le chanoine Hugh Wybrew (Eglise d’Angleterre), délégué de
I'archevéque de Canterbury Rowan Williams, et Madame Tamara Grdzelidze du Conseil cecuménique des Eglises a
Genéve. A signaler en outre la présence du prof. Anatoly Krasikov de Moscou, du prof Spyridon Kontoyannis de
I'Université d’Athénes, du prof. Pantelis Kalaitzidis de Volos, et du prof. Gelian M. Prochorov de I'Académie des
sciences de Saint Pétersbourg.

Le programme du colloque avait été élaboré, en collaboration avec les Eglises orthodoxes, par le comité scientifique
présidé par le prieur de Bose Enzo Bianchi et composé du pére Hervé Legrand (Paris), du pére Michel Van Parys
(Chevetogne) et des prof. Antonio Rigo (Université de Venise) et Roberto Salizzoni (Université de Turin).

Le parcours tracé par le colloque a désiré offrir un espace de rencontre fraternelle entre les différentes Eglises
chrétiennes, pour une communion et un partage de leurs multiformes traditions spirituelles, comme en a témoigné
également I'extraordinaire participation de trés nombreux moines et moniales provenant de monastéres orthodoxes
(Gréece, Russie, Bulgarie, Roumanie, Mont Sinai, Géorgie, Arménie) et catholiques (Belgique, France, ltalie, Suisse,
Hongrie).

Le fait de se rassembler dans I'écoute commune de la Parole et du frére — a rappelé fr. Adalberto Mainardi dans les
Conclusions du colloque — témoigne ainsi que la solitude et la communion sont en réalité « un art de I'agapé, l'art de
vivre I'amour concrétement et quotidiennement, au sein de la fraternité monastique, mais également et surtout dans
I'Eglise et entre les Eglises, ainsi que dans I'ensemble de la communauté humaine ».

Au terme du colloque, le prieur de Bose Enzo Bianchi, aprés les remerciements , a annoncé les dates du prochain
Colloque cecuménique international de spiritualité orthodoxe (7-10 septembre 2011) et un possible theme (a préciser) : «
L’Ecriture dans la vie spirituelle », selon la tradition orthodoxe.

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4


https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3702&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3702&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3702&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3703&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3703&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3703&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3703&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3704&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3704&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=3704&Itemid=1165

XVllle Collogue cecuménique international

COMMUNION ET SOLITUDE

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4


https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=

