Communiqué de presse final

Imprimer
Imprimer

XX Convegno Ecumenico Internazionale
Bose, 11 septembre 2012
XXe Colloque cecuménique international

Il s'agit de prendre conscience de la gravité de la crise écologique et de discerner le lien entre I'engagement

spirituel et la pratigue morale écologique

XXe Colloque cecuménique international de spiritualité orthodoxe
L’HOMME GARDIEN DE LA CREATION

Bose, mercredi 5 - samedi 8 septembre2012

Bose, 11 septembre 2012

Dans la tradition chrétienne d'Orient et d'Occident, habiter la terre est une tAche et un don confié aux hommes,
gardiens, mais a la fois hotes de la création. A L’homme gardien de la création était consacré la vingtiéme édition du
Colloque cecuménique International de spiritualita orthodoxe, organisé en collaboration avec les Eglises orthodoxes
aupres du Monastére de Bose du 5 au 8 septembre 2012.

Les Eglises orthodoxes ont été les premiéres a porter I'attention des chrétiens sur le théme de I'écologie comme
probléme spirituel. En 1989 le patriarche de Constantinople Dimitrios proclamait le ler septembre, date du
commencement de I'année liturgique byzantine, « jour de la création », ou élever des priéres et des invocations pour la
défense de la création. Il invitait « tous les hommes de bonne volonté » a s’abstenir de faire tort & la nature. Son
successeur, I'actuel patriarche cecuménique Bartholomée ler a repris cette intuition avec beaucoup de conviction et par
de nombreuses initiatives, en accomplissant un service constant pour rappeler les fondements spirituels et chrétiens de
I'engagement écologique. Dans son message adressé aux participants du colloque, il a exhorté les Eglises a prendre
conscience de la gravité de la crise écologique et a « discerner le lien entre I'engagement spirituel et la pratique morale
écologique ». Les nombreux messages des responsables d’Eglises parvenus (du pape Benoit XVI , par l'intermédiaire
du secrétaire d’Etat, le card. Tarcisio Bertone, du card. Kurt Koch, des patriarches d’Alexandrie, d’Antioche, de Moscou,
de Serbie, de Roumanie, de I'archevéque d'Athénes, du catholicos de tous les Arméniens Karékine Il, du primat de la
communion anglicane Rowan Wiliams, du secretaire général du Conseil cecuménique des Eglises) ont indiqué une
réponse convaincue a cette exigence, dans la conscience que la destruction de I'environnement est un péché contre le
commandement de Dieu, et qu'il est trés important d'entamer «une discussion théologique des problémes
environnementaux avec les Eglises orthodoxes locales sceurs et d’échanger les expériences dans le cadre du dialogue
interconfessionnel et interreligieux » (selon le patriarche Cyrille ler de Moscou dans son message).

La signification cecuménique du probléme écologique, que les Eglises redécouvrent avec toujours davantage de
conviction, a recu un témoignage visible a travers la présence des délégations officielles des Eglises orthodoxes et de
I'Eglise catholique. Sont intervenus en particulier le cardinal Roger Etchegaray, vice-doyen du Collége cardinalice,
I'archevéque Antonio Mennini, honce apostolique en Grande Bretagne, I'évéque de Pistoia Mansueto Bianchi, président
de la commission pour I'cecuménisme et le dialogue interreligieux de la Conférence des évéqeus italiens et I'évéque de
Biella Gabriele Mana ; les métropolites German de Volgograd (Patriarcat de Moscou), Georges du Mont Liban (Patriarcat
d’Antioche), I'évéque Etienne de Gomel' et Zlobin (Patriarcat de Moscou-Exarcat de Biélorusse), Jean de Thermopyle
(Eglise orthodoxe grecque) et Melchisedek de Pittsburgh (Eglise orthodoxe d’Amérique), p. Tavma (Kachatryan) (Eglise
apostoliqgue arménienne), délégué du catholikos de tous les Arméniens Karékine Il, I'archimandrite Athénagoras
(Fasiolo) (Archidiocése ortodoce d'ltalie et de Malte), le chanoine Hugh Wybrew (Eglise d’Angleterre), la dr. Tamara
Grdzelidze du Conseil cecuménique des Eglises et Mgr Andrea Palmieri, sous-secrétaire du Conseil pontifical pour la
promotion de I'unité des chrétiens.

De trés nombreux moines et moniales ont également pris part au colloque : ils provenaient de monasteres orthodoxes
(Gréce, Russie, Roumanie, Mont Sinai, Arménie, France, Angleterre, Etat-Unis), catholiques et protestants (Belgique,

Monastero di Bose - Pagina 1 di 3


https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2012/CEISO2012ITA.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2012/CEISO2012ITA.jpg
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=339&Itemid=5924
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=339&Itemid=5924
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=339&Itemid=5924
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=339&Itemid=5924
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=339&Itemid=5924
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4586&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4586&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4586&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4596&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4596&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4596&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4591&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4591&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4591&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4577&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4577&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4577&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4576&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4576&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4576&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4600&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4600&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4600&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4590&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4590&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4590&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4601&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4601&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4601&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4594&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4594&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4594&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4584&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4584&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4584&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4584&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4585&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4585&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4585&Itemid=1165

France, ltalie, Suisse, Hongrie). Ont par ailleurs été présents aux travaux : Gelian Prochorov (Académie des sciences de
Saint-Péterbourg), Spyridon Kontoyannis et Nikitas Aliprandis d’Athénes, et le hiéromoine de I'Eglise serbe Vasilije
(Grolimund) de Geilnau.

En quatre jours de rencontres et de débats ouvers aux public, des théologiens, des patrologues et des scientifiques ont
enquété dans leurs divers aspects la dimensions théologique et spirituelle du rapport de ’'homme avec I'environnement
qui I'entoure, en s'interrogeant sur les valeurs qui peuvent inspirer des choix responsables face a la crise écologique,
provoquée par 'homme lui-méme, qui cause des blessures irréversibles a la vie sur notre planéte.

Au cours de la premiére journée, les conférences du prieur de Bose, Enzo Bianchi, et du métropolite de Pergame Jean
Zizioulas, délégué au colloque par le patriarche cecuménique Bartholomée ler, ont souligné que dans la conception
chrétienne la création est une ceuvre trinitaire et que 'homme est appelé non seulement a préserver I'environnement
dans lequel il vit, mais aussi a étre, dans sa condition de co-créature, « prétre de la création » pour I'offrir a Dieu, dans
l'attente du salut de toutes les créatures, animées et inanimées. C’est pourquoi, au cceur de I'engagement écologique,
nous rencontrons un probléme spirituel. « La terre est dévastée quand se réduit la qualité de la vie humaine et de la vie
du cosmos », a observé Enzo Bianchi. L’'enseignement de I'Eglise orthodoxe sur les problémes de I'écologie a ensuite
été illustré par I'évéque Ambroise de Gatchina, recteur de I'’Académie théologique de Saint Pétrsbourg et chef de la
délégation du Patriarcat de Moscou.

La bonté de la création selon le récit biblique (voir Gn 1,31), la relation entre la nature blessée et guérie et I'histoire du
salut (voir Rm 8,22), la compréhension du rapport de 'nomme avec la création chez les péres de I'Eglise, d’Irénée de
Lyon a Maxime le Confesseur (Vlle siécle), jusqu'aux peres syriaques, ont été au centre des réflexions proposes par
John Behr (New York), Nestor Kavvadas (Tubingen), Assaad Elias Kattan (Munster).

L'ascése et la pauvreté, dans la tradition monastique, sont une occasion pour réfléchir au respect de la terre e au
partage de ses fruits dans la société de consommation. La table ronde présidée par I'évéque Andrei de Remesiana,
délégué du Saint-Sinode de I'Eglise orthodoxe serbe, a voulu saisir les différentes perspectives offertes par la tradition
monastique dans son rapport avec I'environnement : de la contemplation de la nature dans la littérature mystique et la
tradition ascétique byzantine (Antonio Rigo, membre du Comité scientifique, Venise; Dimitrios Moschos, Athénes) aux
transformations de I'espace naturet dans les implantations monastiques de I'extréme Nord russe (archimandrite Porfirij
Sutov de Solovki et higouméne Mitrofan Badanin de Varzuga) ou dans les abbayes cisterciennes en Occident (Esther
De Waal, Rowlestone, Herefordshire).

Dans la tradition chrétienne d'Orient, la célébration liturgique inclut intimement le cosmos dans la louange et I'adoration
de I'Eglise. Tout ce qui vit et respire, les arbres, les pierres, le soleil et la lune, louent le Seigneur. La célébration
eucharistique est, par excellence, un sacrifice de louange offert au Pére, dans lequel I'assemblée croyante entraine la
création tout entiére et toute I'histoire de I'humanité (« “La création dans la liturgie orthodoxe », Job Getcha, Paris). La
dimension cosmique de la liturgie chrétienne trouve son expression dans l'iconographie de la création : dans l'icone —
lieu de communication avec Dieu et de contemplation du créé — se produit une « revalorisation du monde visible » qui se
réalise dans la régénération du regard intérieur (Anca Vasiliu, Paris).

Les scientifiques indiquent la possibilité d'un effondrement de I'écosystéme planétaire, et ceci exige une prise en charge
renouvelée de responsabilita partagée. Le débat sur 'homme et une possible éthique de la création, coordonné par le
professeur Konstantin Sigov (Academie Moghiliana de Kiev), a donnée lieu a I'échange de vues entre le métropolite
Serafim d’Allemagne, délégué du patriarche roumain Daniel (« L'ascése : une ressource ancienne pour un monde
nouveau »), la théologienne orthodoxe Elisabeth Theokritoff, auteur notamment d’'un livre sur la vision chrétienne de
I'écologie, et I'épistémologue libanais Antoine Courban (« La création vue du point de vue de la science »).

La derniére journée s’'est ouverte par une méditation sur « Eucharistie et création » par I'archevéque Antoine de Borispyl,
vicaire du métropolite de Kiev et recteur de I'’Académie de théologie de Kiev, qui a placé I'accent sur la dimension
cosmique du sacrement eucharistique, dans lequel la création tout entiére, dans le pain et le vin, devient corps du Christ.
Le théologien orthodoxe américain John Chryssavgis (« Comment parler aujourd’hui de la création ? ») a ensuite interrogé
les modes selon lesquels la richesse de la tradition spirituelle orthodoxe se traduit, face a l'urgence du probléme
écologique, en une nouvelle pratique du rapport avec le monde naturel, capable de saisir le défi de la complexité
engendrée par la révolution industrielle et technologique contemporaine.

L'abbé bénédictin Michel Van Parys, membre du comité scientifique, dans ses conclusions au Colloque, a enfin rappelé
que I'Esprit saint est « a I'ceuvre pour édifier la nouvelle arche de Il'alliance et le temple qui sera le corps du Messie
ressuscité ». Dans les décisions dramatiques qui attendent I'humanité avec I'aggravation de la crise environnementale,
les chrétiens ne peuvent oublier que, comme I'écrivait déja Ignace d’Antioche, « les grandes merveilles de notre salut se
réalisent dans le silence ». Cette certitude, a conclu le pére Michel, est notre espérance : « Espérer le salut de Dieu,
espérer en 'homme, n’est-ce peut-étre pas la le témoignage que les chrétiens sont appelés a donner ensemble au
monde ? »

Dans ses remerciements finals, le prieur de Bose, Enzo Bianchi, a annoncé que du 4 au 7 septembre 2013 se tiendra la
XXle édition du Colloque cecuménique international de spiritualité orthodoxe dont le théme sera décidé par le comité
scientifiqgue au début de novembre prochain.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 3


https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4589&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4589&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4589&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4608&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4608&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4608&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4611&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4611&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4611&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4609&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4609&Itemid=1165
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=4609&Itemid=1165

L’HOMME GARDIEN DE LA CREATION

Monastero di Bose - Pagina 3 di 3


https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=339&Itemid=5924
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=339&Itemid=5924
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=339&Itemid=5924

