Communiques de presse

Imprimer
Imprimer

Nicolas Cabasilas et la divine liturgie

XIVe Colloque cecuménique de spiritualité orthodoxe
Bose, 14-20 septembre 2006

Que signifie célébrer la liturgie? Comment la vie spirituelle d'une personne s'enracine-t-elle dans vie de la communauté
des croyants?

Les missions de I'Eglise orthodoxe russe

Du 14 au 20 septembre dernier s’est tenu au Monastére de Bose (ltalie) le XIVe Colloque cecuménique international de
spiritualité orthodoxe. C’est la relation vitale et inséparable entre I'eucharistie et la mission qui y a été approfondie sous
de nombreux angles. Les thémes du Colloque — divisé en deux sections — étaient en effet la figure de « Nicolas Cabasilas
(XIVe siécle) et la divine liturgie » (pour la partie byzantine, les trois premiers jours) et « les missions de I'Eglise orthodoxe
russe » (section russe, les trois derniers jours). Les communications et les débats ont ainsi porté d'une part sur
I'eucharistie, caeur de la vie chrétienne et moment de transfiguration cosmique, et d’autre part sur 'annonce de I'Evangile
dans les immenses espaces qui s’étendent de la Sibérie jusqu’au Japon et a I'Alaska, une expérience extrémement
actuelle d’écoute de la recherche de Dieu qui habite tout homme et toute culture. Ce Colloque, organisé en collaboration
avec le Patriarcat cecuménique de Constantinople et le Patriarcat de Moscou, prolongeait une tradition pluriannuelle de
rencontres cecuméniques a Bose, et entendait offrir une occasion d’échange fraternel et de réflexion commune, entre
chrétiens d’'Orient et d'Occident, sur des aspects essentiels de la vie spirituelle.

Les Eglises présentes

Bose, 19 septembre 2006

Au Congres, hormis I'Eglise catholique, les Eglises orthodoxes, mais aussi celles de la Réforme, étaient représentées au
plus haut niveau. Pour I'Eglise catholique, étaient présents le cardinal Achille Silvestrini et le pére Milan Zust, du Conseil
pontifical pour la promotion de I'unité des chrétiens, ainsi que de nombreux évéques de la Conférence épiscopale du
Piémont, parmi lesquels Mgr Luigi Bettazzi, évéque émérite d’'lvrea. Le Patriarcat de Constantinople était représenté par
les métropolites Gennadios d'ltalie et Emilianos de Silyvria, et par le professeur Anthony-Emil Tachiaos, tandis que
'ample délégation du Patriarcat de Moscou était guidée par I'archevéque Joann de Belgorod, président du département
pour les misions. Mais bien d’autres Eglises avaient envoyé des repésentants qualifiés : I'Eglise orthodoxe de Gréce
(évéque loannis de Thermopyli), les Eglises orthodoxees d’'Antioche, de Serbie, de Roumanie (métropolite Serafim
d’Allemagne et pére Nicolae Necula), de Bulgarie (métropolite Kalinik de Vratsa), d'Ukraine, de Biélorussie (pére Pavel
Serdjuk), d’Amérique, du Japon (évéque Serafim de Sendai) ; et encore I'Eglise apostolique d’Arménie (pére Adam
Makarian), 'Eglise d’Angleterre (chanoine Hugh Wybrew) et le Conseil cecuménique des Eglises de Genéve (Yannick
Provost).

Bose, 18 septenbre 2006

De nombreux moines et moniales se sont également rencontrés durant ces jours a Bose, provenant de monasteres du
Mont Sinai, de Gréce, de Russie, d'Ukraine, de Biélorussie, de Roumanie, de Bulgarie, du Liban, d’Angleterre, d'ltalie,
de France, de Belgique, de Suisse et d’Allemagne.

Parmi les participants, notons la présence des péres André Louf et Michel Van Parys, de sceur Minke de Vries, de
Grandchamp, du philosophe orthodoxe Christos Yannaras et de I'historien de la littérature russe Nikita Struve.

Nicolas Cabasilas et la divine liturgie

L'expérience de Nicolas Cabasilas (env. 1319-env. 1398) est liée aux plus importantes figures de I’hésychasme byzantin
. il fut ami de Grégoire Palamas, et a Thessalonique, sa ville d’origine, il féquenta les cercles de laics liés au mouvement
hésychaste qui tentaient de conciler la vie dans le monde avec une spiritualité intense. Aujourd’hui encore, Cabasilas
demeure un des exemples les plus vibrants d’engagement dans le monde et a la fois d'extraordinaire profondeur
spirituelle.

Dans le climat culturellement vif du XIVe siécle, Niclolas Cabasilas étudie la grammaire, la rhétorique, la philosophie, le
droit et 'astronomie, mais il acquiert surtout une connaissance remarquable des Ecritures et de la littérature patristique.
A Constantinople, il participe activement a la vie politique de 'Empire de méme qu'il s'intéresse aux débats théologiques
de I'époque, en particulier la question palamite. Toutefois, Cabasilas reste également, tout au long de son existence, un

Monastero di Bose - Pagina 1 di 3


https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2006-XIV/apostoli.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2006-XIV/apostoli.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2006-XIV/comunicati_stampa/img_2910serafimsilvestrini.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2006-XIV/comunicati_stampa/img_2910serafimsilvestrini.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2006-XIV/comunicati_stampa/img_2810enzoeipopov.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2006-XIV/comunicati_stampa/img_2810enzoeipopov.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2006-XIV/cupolerosse_lav.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2006-XIV/cupolerosse_lav.jpg

homme de contemplation. Ses deux ceuvres majeures en offrent le témoignage : La vie en Christ, chef d'ceuvre de
synthése sur la vie intérieure chrétienne, et le Commentaire de la divine liturgie, qui présente une des compréhensions
les plus élevées du mystéere de I'eucharistie. De ses derniéres années de vie on ne sait que trés peu ; on discute encore
pour savoir s'il a pris a cette époque I'habit monastique ou s'il est resté laic jusqu’a la fin. Mais ceci aussi appartient a la
discrétion de Cabasilas, a son équilibre et a sa maniere personnelle d'aller a I'essentiel des choses.

Le Colloque (auquel ont pris part certains des plus grands spécialistes : M.-H. Congourdeau, C. G. Conticello, J. Getcha,
C. Sawvatos, S. Yangazoglou, P. Koumarianos, A. E. Kattan, C. Papathanasiou, H. Legrand, H. Wybrew, A. N.
Papathanasiou, P. Vassiliadis, I. Thermopylon, G. Martzelos, |. Vizaourtis) s’est intéressé en particulier a la vision
eucharistique de notre auteur et, de maniére plus générale, a la place et a la signification que I'eucharistie occupe dans
la spiritualité du croyant ; les communications ont également interrogé les défis que I'eucharistie pose aujourd’hui aux
Eglises engagées dans la recherche de I'unité. Pour Cabasilas, I'eucharistie fait avant tout le récit de 'amour de Dieu
pour I'humanité, de son « économie » a I'égard de la création entiere. La célébrer ne signifie pas simplement répéter un
rite, mais au contraire entrer de maniére toujours plus convaincue et consciente dans le coeur méme du mystére
chrétien, c’est-a-dire dans I'amour du Pére, dans le don de soi du Fils et dans I'ceuvre créatrice de I'Esprit saint. D'ou la
nécessité que la divine liturgie soit compréhensible : le Colloque a ainsi soulevé avec grand profit de nombreuses
questions sur la pratique liturgique actuelle, en particulier dans les Eglises orthodoxes.

Bose, 16 septembre 2006

Les missions de I'Eglise orthodoxe russe

Pour les grands saints russes, la recherche assidue de Dieu dans la solitude, dans l'intimité de sa Parole, dans
I'expérience de sa miséricorde tend a I'agapé, a I'amour envers toutes les créatures, a la transfiguration de I'étre tout
entier a I'image et a la ressemblance du Christ. Nous pouvons y découvrir une composante eucharistique : ce n’est pas
un hasard si les rédacteurs des Vies des saints moines missionnaires — comme Etienne de Perm (XIVe siécle), Triphon
de Pechenga, Théodoret de Kola (XVle siécle), Macaire de I'Altai (XIXe siécle) — insistent sur leur attention pour la
célébration de I'eucharistie, sur la traduction des textes bibliques et liturgiques dans les langues locales, sur les énergies
de transfiguration qui émanent de I'eucharistie, capable d’attirer ceux qui sont encore « dans les ténébres » et ne
connaissent pas I'annonce du salut de Dieu réalisé en Christ.

On découvre ainsi une profonde continuité entre la vie du saint moine visant I'acquisition de I'Esprit saint (comme
Séraphin de Sarov) et la vie de communion dans la communauté eucharistique. Dans les deux cas, I'expérience de
transfiguration est avant tout un signe, elle veut exprimer I'amour de Dieu pour tous les hommes. Nous sommes ici au
ceeur de la « mission » comme elle a été comprise par 'Eglise orthodoxe russe, surtout par les moines, qui ont été les
premiers évangélisateurs des terres russes. En eux, nous reconnaissons des hommes capables d'évangéliser parce
que, en premier, ils ont eux-mémes parfaitement accueilli 'annonce de I'Evangile, ils se sont laissés transfigurer par sa
lumiére. Voila alors qui est le missionnaire : avant d’étre un évangélisateur, c’est un homme évangélisé !

Ce sont la les aspects approfondis par les nombreux spécialistes intervenus au Colloque : I. Popov, G. M. Prochorov, G.
Dynya, T. R. Rudi, M. Badanin, M. Oleska, E. Anisimov, A. Efimov, N. Kauchtschischwili, B. Kuvsinsky, S. L. Fisrov, S.
Merlo, A. A. Kravecky, N. Struve, G. Kochetkov, E. Clapsis. Parcourir comme & nouveau lI'extraordinaire aventure des
saints missionnaires russes, qui, au nom de I'Evangile, ont rencontré des peuples et des cultures éloignées et
extrémement diverses, qui ont su se dépouiller de leurs propres privileges, de leur supériorité culturelle, pour se faire
écoute inconditionnelle de l'autre, cela permet également aux chrétiens du XXle siécle de respirer dans la dimension
trinitaire et pneumatique de la mission chrétienne. Saint Etienne de Perm, Germain de I'Alaska, Innocent de Moscou,
Nicolas du Japon se sont avant tout mis a I'école des peuples qu'ils voulaient évangéliser, en apprenant leur langue, leur
culture, en défendant leurs droits, en choisissant d’aimer I'autre avant d’étre aimés en retour, avant méme de savoir Si
I'autre accueillerait 'Evangile. Parce que I'Evangile est précisément cette liberté d’aimer !

A I'écoute du frére

Bose, 20 septembre 2006

En un temps ou la question du sens qui habite 'homme contemporain ne peut étre négligée par les chrétiens, se mettre
a I'écoute de la compréhension de la liturgie eucharistique et du lien intime qu’elle entretient avec la vie missionnaire de
I'Eglise a été également une occaion précieuse de dialogue fraternel. Ce n’est que si les chrétiens sauront véritablement
étre hommes et femmes eucharistiques, capables de trouver d’authentiques voies de communion entre eux, qu'ils
pourront étre crédibles aussi dans la rencontre avec ceux qui vivent dans l'indifférence religieuse ou appartiennent a des
traditions religieuses différentes ; ce n'est que s'ils retrouvent le primat de I'amour fraternel que les chrétiens sauront se
faire « conversation et dialogue », qu'ils sauront découvrir dans la rencontre avec I'autre une occasion pour créer des
espaces de vie et d’accueil pour tous les hommes. C’est a cet effort laborieux que, année aprés année, les Collogues
cecumeéniques de Bose entendent aussi a s'associer.

En conclusion des travaux, le prieur de Bose, frere Enzo Bianchi, a fixé rendez-vous aux participants I'an prochain pour
le XVe Colloque cecuménique international de spiritualité orthodoxe, du 16 au 19 septembre 2007.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 3


https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2006-XIV/comunicati_stampa/img_2783vescovi.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2006-XIV/comunicati_stampa/img_2783vescovi.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2006-XIV/comunicati_stampa/img_2991davantilachiesa.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2006-XIV/comunicati_stampa/img_2991davantilachiesa.jpg

Pour toute information:

Secrétariat des Colloques

Monastere de Bose

[-13887 Magnano (BI)

Tél. +39 015.679.185

Fax +39 015.679.294

e-mail: Cette adresse e-mail est protégée contre les robots spammeurs. Vous devez activer le JavaScript pour la
visualiser.

Monastero di Bose - Pagina 3 di 3



