Conclusions du Colloque

Imprimer
Imprimer

Michel Van Parys

XVe Colloque cecuménique international
Nous avons pu assister a une belle « symphonie » orthodoxe, unique dans son inspiration et diverse en fonction des

épogues historiques et des contextes culturels

XVe Colloque cecuménigue international
de spiritualité orthodoxe
Monastére de Bose, 16 — 19 septembre 2007

Le Christ transfiguré

dans la tradition spirituelle orthodoxe
Conclusions lues par Michel Van Parys

au nom du Comité scientifique du Colloque

Ecouter les conclusions

Le XVe Colloque cecuménique international organisé conjointement par la communauté monastique de Bose et les
patriarcats de Constantinople et de Moscou avait pour sujet: « Le Christ transfiguré dans la tradition spirituelle orthodoxe
». Avant tout, notons la belle diversité des participants, provenant de toutes les Eglises chrétiennes, qui s'y sont
rassemblés.

Ce XVe Collogue comportait une nouveauté: jusqu'ici les Colloques de Bose se déroulaient en deux temps, puisqu'ils
comportaient une section grecque et une section russe, consacrées chacune a des sujets différents. Ce Colloque sur la
transfiguration de notre Seigneur Jésus Christ a permis d'intégrer les deux sections autour d'un théme unique, qui se
trouve au coeur de toute tradition spirituelle orthodoxe, qu'elle soit grecque, russe, roumaine ou serbe. Nous avons pu
assister de la sorte a une belle « symphonie » orthodoxe, une dans son inspiration et diverse en fonction des époques
historiques et des contextes culturels. Deux témoignages venus du monachisme latin, ceux de Guigues Il le Chartreux et
de Pierre le Vénérable, ont donné une plus grande ampleur a cette symphonie, soulignant ainsi que I'Orient et I'Occident
chrétiens sont invités a s'asseoir ensemble aux pieds de Jésus pour écouter la parole de I'Evangile (comme fr. Enzo
Bianchi nous a aidés a le faire) et a monter ensemble sur la montagne pour contempler sa gloire, et le suivre ensuite
dans son exode de souffrance pour le salut de I'humanité. Le Christ est I'exégése vivante du mystere de Dieu et de
I'économie du salut.

Le mot italien « convegno »(du latin convenire, venir ensemble) exprime avec bonheur ce que sont les Colloques de
Bose: des rencontres. L'amitié entre disciples du Christ les caractérise. Nous nous apprivoisons. Nous nous écoutons les
uns les autres avec sympathie. Cette sympathie, si nécessaire pour faire tomber les peurs et pour faire disparaitre les
préjugés, s'accompagne de rigueur. La qualité scientifique des exposés, soucieux d'objectivité historique et d'attention
aux données de la philologie et aux évolutions des traditions liturgiques, doctrinales, iconographiques, etc., soutient
nécessairement I'élan de la sympathie mutuelle.

Les Eglises d'Occident se mettent & I'école du Christ, le Maitre bien-aimé de la spiritualité orthodoxe. Les Eglises
orthodoxes se mettent a I'école du Christ, le Maitre bien-aimé des spiritualités de I'Occident chrétien. En termes plus
théologiques: nous devons intensifier avec discernement la réception des merveilles de sainteté et d'amour du Christ
Jésus que I'Esprit saint a opéré et opére dans nos traditions spirituelles respectives.

Je voudrais relever maintenant rapidement quelques éléments qui, au cours de notre Colloque, m'ont semblé
particulierement féconds ou susceptibles de réflexion ultérieure. Un tel relevé a inévitablement quelque chose de
subjectif et d'incomplet, et je m'en excuse.

Comme le baptéme de Jésus dans le Jourdain, la transfiguration nous révele le mystére de la sainte Trinité: I'amour du
Dieu Pére pour le Fils unique-engendré, scellé par 'amour-Dieu qu'est le Saint-Esprit.

La révélation de la sainte Trinité montre que le Christ Jésus est le centre, le cceur de l'histoire du salut, de notre salut. La
Loi et les prophétes rendent témoignage que Jésus est le Messie du peuple juif élu et le Sauveur des nations paiennes.
Il est le Serviteur souffrant et le Seigneur ressuscité qui reviendra dans la gloire de Dieu le Pére. La présence simultanée

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2007_XV/IMG_8206_van_Parys.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2007_XV/IMG_8206_van_Parys.jpg
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=151&Itemid=820
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=151&Itemid=820
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=151&Itemid=820
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=151&Itemid=820
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=1599&Itemid=820
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=1599&Itemid=820
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=1599&Itemid=820

de Jésus, des prophétes et des trois apdtres choisis, la voix du Pére, I'ombre de I'Esprit saint, nous révélent le mystére
de I'Eglise et du Royaume de Dieu. Chaque baptisé est invité & communier a la gloire du Christ transfiguré. Dans cette
vie, nous nous disposons a cette communion par l'ascése et la priére, en portant la croix, en nous repentant de nos
péchés. Dans la vie éternelle nous communierons a la gloire du Christ en étant configurés a lui.

L'Orthodoxie byzantine s'est attachée, et cela particulierement depuis le renouveau hésychaste du XlIVe siécle, a la
contemplation de la lumiére incréée manifestée par le Christ transfiguré. Le monachisme latin a été davantage sensible a
I'injonction de la voix du Pére: « écoutez-le » dans la Parole. L'un et l'autre cependant pressent le moine et le chrétien a
entrer dans I'expérience de la rencontre avec le Christ (Guigues Il le Chartreux, Grégoire le Sinaite, saint Silouane de
I'Athos).

Tous les grands spirituels de I'Orient et de I'Occident se retrouvent encore pour considérer la transfiguration de Jésus et
notre communion par grace a cette expérience, pour autant que cela est possible en cette vie, comme une anticipation
de la gloire future ou eschatologique. « Nous savons que lors de cette manifestation nous lui serons semblables, parce
gue nous le verrons tel qu'il est » (1Jn 3,2). Saint Syméon le Nouveau Théologien s'est fait le chantre de cette certitude
mystique que le feu de I'amour divin devient lumiére de Dieu.

Plusieurs questions pourraient encore étre approfondies dans une approche plus historique.

Quelles sont les sources patristiques de cette mystique de la lumiére? On a évoqué l'influence de saint Grégoire le
Théologien. Comment s'est répandue dans I'Orient byzantin la féte de la Transfiguration du Christ (6 aodt) et par quelles
étapes? S'est-elle d'abord diffusée en Palestine et est-elle passée de la dans I'Empire byzantin?

Pourquoi enfin I'Orient byzantin orthodoxe a-t-il privilégié la vision de la gloire lumineuse du Christ sur le Tabor comme le
paradigme par excellence de I'expérience mystique chrétienne? Quelques éléments de réponse nous ont été suggérés
lorsgu'on a tenté un parallele entre saint Antoine le Grand et saint Séraphin de Sarov, lorsqu'on a rappelé le lien établi
par saint Jean Damasceéne entre la priere et I'orthodoxie de la foi.

Nous avons tous relevé combien la spiritualité hésychaste, a partir du début du XIVe siécle jusqu'a aujourd'hui, a
fécondé les cultures des peuples orthodoxes, dans la Slavia Orthodoxa, en Gréce et en Roumanie. || me parait que nous
sommes la en présence d'un fait trés important pour I'Eglise d'aujourd'hui: une spiritualité forte, inspirée par I'Evangile et
la Tradition, agit comme un levain dans la pate de la sainteté. On a évoqué le role joué par saint Grégoire le Sinaite et
son influence en Gréece, en Bulgarie et en Roumanie. Nous avons entendu parler a plusieurs reprises de saint Paisij
Vélitchkovsky et du monastére d'Optina. On nous a parlé du renouveau hésychaste en Roumanie, promouvant une
renaissance théologique (le pére Dumitu Staniloae) et se faisant I'ame de la résistance a l'idéologie totalitaire
communiste. Je retiens la question posée il y a prés de cent ans par l'archimandrite Hilarion Troitsky, « progrés ou
transfiguration », comme illustrant I'alternative entre deux modéles de civilisation.

Déja le message du Patriarche cecuménique nous avait averti de ne pas séparer la gloire de la transfiguration de la
croix. L'enseignement spirituel de saint Ignace Briantchaninov nous I'a rappelé. Saint Silouane de I'Athos nous propose
comme chemin conduisant a la gloire du Christ transfiguré sa « bienheureuse humilité » kénotique.

Enfin, et ce n'est pas le moindre mérite de ce Collogue, nous avons pu mesurer, une fois encore, que l'iconographie est
un lieu théologique. Le mystére s'exprime par la beauté, par sa traduction artistique. Pour I'Occident moderne, on aurait
pu évoquer la symphonie musicale d'Olivier Messiaen dédiée a la transfiguration.

Merci a Bose, t0 philérgon monastyrion, comme ['écrivait I'archevéque d'Athénes, Mgr Christodoulos, d'avoir permis ces
jours d'échanges et de rencontres fraternelles si riches et stimulants.

Michel Van Parys

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2



