Conclusions du Colloque

Imprimer
Imprimer

p. Michel Van Parys

Lues par p. Michel Van Parys au nom du Comité scientifique
XVle Colloque cecuménique international

La paternité spirituelle est une tradition uniqgue comportant bien des visages

XVle Colloque cecuménique international
de spiritualité orthodoxe
Monastére de Bose, 18-21 septembre 2008

LA PATERNITE SPIRITUELLE
Conclusions

lues par p. Michel Van Parys au nom du
comité scientifique du Colloque

Ecouter les conclusions du colloque

Bose, 21 septembre 2008

Notre XVle Collogue cecuménigue international de spiritualité orthodoxe a été consacré a la Paternité spirituelle dans la
tradition orthodoxe. Nous sommes tous et toutes profondément reconnaissants a la Communauté monastique de Bose
d'organiser avec tant de coeur et de dévouement ces colloques annuels qui se tiennent avec la bénédiction paternelle du
Patriarche cecuménique Bartholomée ler et du Patriarche de Moscou Alexis Il . Ces colloques sont un véritable don
d'amitié aux Eglises d'Occident, ainsi qu'un lieu d'échanges et d'expériences spirituels pour les Eglises orthodoxes.

Le collogue de cette année se déroulait en quelque sorte aux pieds d'un pére spirituel de notre temps, le métropolite
Emilianos de Silyvria (1916-2008), qui s'est endormi dans le Seigneur il y a quelques mois. Il était un homme « retro et
ante occulatus », qui portait son regard sur la tradition de la Parole de Dieu et des Péres de I'Eglise, et en méme temps,
tel un prophéte-veilleur, scrutait le devenir de I'Eglise et du monde d'aujourd'hui. Le témoignage de Mgr Athénagoras de
Sinopé nous I'a rendu présent. Certainement, il a été heureux que nos débats aient reflété son souci d'enracinement et
de prospection.

Le theme de la paternité spirituelle est trop vaste pour étre traité adéquatement en un seul colloque. Il est trop vaste,
parce que nous n'avons pu présenter que quelques grandes figures de péres et de méres spirituels, du passé plus
lointain et du passé récent. De plus, nous avons di nous limiter & certaines Eglises orthodoxes; nous avons pu
rencontrer ainsi des grandes figures spirituelles de I'Orthodoxie byzantine, grecque, russe, serbe, roumaine, géorgienne.
Nous aurions aimé rencontrer aussi les pére et les meres spirituels de I'Orthodoxie bulgare, arabe, albanaise...
Remarquons cependant que les congrées précédents ont déja évoqué un grand nombre de ces figures spirituelles.

La paternité/maternité spirituelle comme obéissance a la Parole de Dieu

Comme Jésus, le pére spirituel enseigne par sa vie (son exemple) et par sa doctrine (bios kai didaskalia; praxis et
logos). Le pére et le fils spirituels vivent ensemble dans l'obéissance a la Parole de Dieu qui interpelle dans les Saintes
Ecritures.

La Bible nous présente des modéles de paternité et de filialité spirituelles : Moise et Josué, Elie et Elisée, Jésus et ses
disciples, Paul et ses disciples. La vie commune partagée en est une dimensions déterminante. La ou le Christ Jésus est
au centre d'une communion vécue, la le Saint-Esprit transforme le baptisé de plus en plus, le conforme au Christ crucifié
et glorifié. A plusieurs reprises nous avons pu entendre combien la tradition vivante de la paternité spirituelle a joué un
réle providentiel pendant la turcocratie et pendant la période des persécutions communistes dans les Eglises orthodoxes.
La Parole de Dieu écoutée ensemble dans les Saintes Ecritures féconde la relation entre pére et fils spirituels (saint Jean
Chrysostome et sainte Olympias). Saint Nil Sorsky rappelle qu'en temps de crise et d'indigence spirituelles, il faut

Monastero di Bose - Pagina 1 di 3


https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2008/IMG_1900.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2008/IMG_1900.jpg
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=category&sectionid=19&id=220&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=category&sectionid=19&id=220&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=category&sectionid=19&id=220&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php/content/view/711/333/lang,it/
https://www.monasterodibose.it//index.php/content/view/711/333/lang,it/
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=category&sectionid=19&id=220&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=category&sectionid=19&id=220&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=category&sectionid=19&id=220&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2147&Itemid=1049
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2147&Itemid=1049
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2147&Itemid=1049
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2152&Itemid=1049
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2152&Itemid=1049
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2152&Itemid=1049
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2002&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2002&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2002&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2002&Itemid=
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2156&Itemid=1049
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2156&Itemid=1049
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2156&Itemid=1049
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2157&Itemid=1049
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2157&Itemid=1049
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2157&Itemid=1049

chercher les réponses dans les Saintes Ecritures, les lire et les méditer continuellement, les interpréter a l'aide des
Péres. Saint Ambroise d'Optina, saint Ignace Briantchaninov et saint Théophane le Reclus préconisent la méme
approche au XlXe siécle russe.

L'écoute de la Parole de Dieu et des Péres requiert en outre un effort de l'intelligence: il faut traduire, publier, étudier et
commenter. C'est la grande lecon de saint Nicodéme I'Hagiorite et des starczi d'Optina. Cela a permis a des intellectuels,
des écrivains et des artistes de trouver ou de retrouver la foi en Christ.

On peut se demander si notre congrés n'aurait pas dd étudier de plus pres I'un ou l'autre exemple d'actualisation de la
tradition dans des contextes spirituels et intellectuels précis, pour en tirer des legons pour nous aujourd'hui.

Un seul exemple: les Péres du désert, aux IVe et Ve siécles, n'étaient pas uniqguement des fellahs égyptiens sans
culture. Certains, dans un souci de discernement et avec le désir de clarifier les régles du combat spirituel, n‘'ont pas
hésité a reprendre les techniques d'analyse de la vie psychique aux philosophes paiens (considérés comme maitres de
sagesse). lls ont emprunté certaines techniques de guidance spirituelle & ce que nous appelons aujourd'hui les sciences
humaines. Que pourrions-nous faire aujourd'hui en ce domaine, sans trahir l'unicité de la révélation chrétienne?

Le ministere de peére spirituel

Le discernement est le cceur du charisme de la paternité spirituelle. L'ouverture du cceur (exagoreusis), c'est-a-dire la
confession des pensées (logismoi, cogitationes), est le chemin du discernement. La pratique chrétienne fréguente, sinon
quotidienne, de l'exagoéreusis porte le disciple & une connaissance de soi lucide et a I'humilité authentique. Nous avons
pu entendre combien d'importance accorde, aujourd’hui encore, dix-sept siécles aprés saint Antoine le Grand (selon
Jean Cassien), un pére spirituel contemporain, le patriarche Pavle de Belgrade au discernement.

Le ministére du pére spirituel est une croix. Saint Benoit et saint Jean Climaque nous ont rappelé que le pére spirituel
doit donner sa vie (poser son ame) pour ses enfants spirituels. Il est invité a porter le fardeau de leurs péchés (en plus
de ses propres péchés), a soigner les maladies et les passions de I'ame. Il se fera tout a tous, aux simples comme aux
intelligents. Il corrigera et reprendra les fautes et les vices, tout en aimant ses enfants spirituels.

Nous avons peut-étre trop peu parlé de la responsabilité des enfants spirituels. Relevons cependant qu'ils doivent se
monter honnétes et transparents, imiter I'obéissance de Jésus au Peére. lIs sont invités a prier afin que I'Esprit saint mette
au coeur du pere spirituel les paroles utiles a leur salut.

Le devoir de conscience (sovestj, syneidesis; voir Isaie de Scété) a été évoqué a plusieurs reprises. Il s'agit d'un élément
de la liberté des enfants de Dieu, aussi dans la relations spirituelle, qui serait & approfondir.

Tradition unique avec des visages infiniment variés

La paternité spirituelle est une tradition comportant bien des visages. Enumérons-en quelques uns:

- La tradition des Péres du désert, qui ont un ou plusieurs disciples; celle de saint Jean Climaque, elle-méme diversifiée,
puisque I'Echelle présente le cénobium comme le lieu de I'humble obéissance (Scala 4).

- La tradition cénobitique: saint Benoit et saint Théodore Stoudite, qui sont péres de leur communauté en tant que telle et
de chaque moine, tout a la fois.

- La tradition de direction spirituelle des laics, représentée par saint Nil I'Ascéte, saint Isidore le Pélousiote, saint Benoit...
- La tradition des prétres mariés, peres spirituels: saint Jean de Kronstadt, saint Alexis Métchev..., ou I'on voit affleurer
limage du « monastére dans le monde » (qui a sans doute pu inspirer I'abbé Paul Couturier et son idée de « monastere
invisible » en vue de la priére pour l'unité des chrétiens).

- Faut-il avoir un ou plusieurs péres spirituels? Les rencontres providentielles constituent souvent des visites de Dieu,
mettant sur le chemin vers le Pére, comme on le voit par exemple dans les Apophtegmes (ou I'on rencontre la figure d'un
enfant ou la pratique de la consultation de plusieurs péres).

Sacrements et paternité spirituelle

Une question fondamentale a été posée au cours de ce colloque: celle du lien entre les sacrements de l'initiation
chrétienne (baptéme, chrismation, eucharistie), ainsi que le sacrement de la confession, et la paternité spirituelle. La
paternité spirituelle, en Esprit, de I'évéque et du prétre, comme mystagogues, doit porter et encadrer le charisme de la
paternité spirituelle.

Ce rapport, potentiellement conflictuel, s'est souvent harmonisé au cours de I'histoire de I'Eglise par l'identification de la
direction spirituelle avec la confession sacramentelle. Saint Nicodéme I'Hagiorite, dans un temps de cris pastorale, en
est un exemple. Il n'en a pas été autrement dans I'Occident latin.

Cette confusion, si confusion il y a, est déja présente dans le premier exposé un peu systématique sur le sacerdoce que
nous possédons. Saint Grégoire le Théologien, dans sa Deuxiéme Oraison (en 362), en esquissant le portrait du prétre
idéal, esquisse en fait le portrait du pére spirituel. Il fait & peine allusion aux aspects liturgiques du ministére sacerdotal.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 3



Vingt-cing ans apres, saint Jean Chrysostome, dans son traité Sur le sacerdoce empruntera encore en grande partie la
méme voie. Il ne faut peut-étre pas trancher, mais accepter I'ceuvre de I'Esprit saint dans I'un et I'autre charismes.

Mais cela ne fait que rebondir la question: quelle est la place de la paternité spirituelle au sein de la koinonia ecclésiale?
On a attiré l'attention sur le danger de l'individualisation (atomisation) que peut comporter un rapport pére(s)-fils spirituels
au détriment de la communion ecclésiale.

Sans doute faut-il rapprocher de cela une certaine ambiguité dans la réception par le Peuple de Dieu des charismes de
paternité spirituelle. Dostoievsky en présente un bel exemple romancé dans Les Fréeres Karamazov, avec les figures
contrastées du staretz Zosime et du staretz Thérapont.

La formation spirituelle

Une question a été posée: comment remédier a la crise de la formation spirituelle? Le témoignage des moniales russes
et géorgiennes, ces femmes souvent simples et faibles, nous a appris que I'Esprit saint transmet la foi et la tradition par
ce qui est fragile et méprisé aux yeux des puissants de ce monde. Elles aimaient, elles compatissaient, elles se
montraient infiniment patientes dans le portement de la croix.

Mére Gauvriila nous a rappelé aussi que la vie monastique ne s'épuise pas dans la priére liturgique, le canon de la cellule
et l'ascése. La tache des péres et des meéres spirituels est d'initier a I'ascese intérieure, d'ouvrir un chemin de priére
continuelle et de charité. Il faudra ajouter a cela la formation a la lecture des Saintes Ecritures et des Péres, que nous
avons déja mentionnée.

Les dangers de la paternité spirituelle

Depuis saint Jean Cassien et saint Nil I'Ascéte, les Péres ont mis en garde contre les « péres spirituels auto-proclamésu
improvisés ». Le patriarche Alexis Il et Mgr Savvatij ont réaffirmé I'actualité de leurs mises en garde (mladostartchestvo).
Le pére spirituel est lui-méme en voie de guérison, un malade que le Christ-médecin guérit par le Saint-Esprit. Il doit
porter et assumer ses limites et ses miséres. Il n'est qu'un instrument dont la Parole vivante veut se servir.

Jusqu'oll va l'autorité des péres spirituels, sur les consciences de leurs enfants spirituels, dans I'Eglise? Que dire de
certains péres spirituels qui s'arrogent un magistére anti-oecuménique et apocalyptique? Est-ce que la vénération qui
entoure certains peres spirituels ne confine pas au culte de la personnalité, au sectarisme?

Crise de la paternité?

Vivons-nous dans une société, une culture moderne (ou post-moderne) en proie a une crise de l'autorité, et en particulier
de l'autorité paternelle? Comment cette crise affecte-t-elle la pratique de la paternité spirituelle? Qu'est-ce que la
paternité spirituelle peut apprendre de la paternité naturelle? Et est-ce que la paternité naturelle peut se renouveler en
considérant le ou les modeles de la paternité spirituelle, et au-dela, de la source, la paternité de Dieu Pere?

Le pére: celui qui se dépossede, se vide de tout pour ses fils; il est le pére kénotique, I'hnumble amour. On peut
considérer lI'exemple du pére dans la parabole du fils prodigue. Il perd son fils cadet, mais il respecte sa liberté. II
patiente, il aime, il a déja pardonné. Va-t-il aussi perdre son fils ainé? Ce dernier va-t-il accepter d'entrer dans la
maison? Jésus, dans la parabole, laisse ouverte la question.

A nous d'y répondre aujourd'hui... Concluons par ce portrait du pére spirituel contemporain, entendue lors d'une
conférence de ces jours: un homme d'« une haute spiritualité et d'une humanité trés chaleureuse ».

p. Michel Van Parys

Monastero di Bose - Pagina 3 di 3



