On ne nait pas chrétien, on le devient

Imprimer
Imprimer

EMANUEL PANSELINOS, Jean et Prochore

L'Osservatore Romano

3 octobre 2008

par ENZO BIANCHI

Voila le statut paradoxal de la paternité spirituelle: le pére souffre pour une gestation du Christ qu'il appartient au

fils de mener a bien

Il patrimonio comune dei padri spirituali

L'Osservatore Romano, 3 ottobre 2008
di ENZO BIANCHI

«Cristiani non si nasce ma si diventa» le parole di Tertulliano (Apologetico XVIII,5) dicono bene quel mistero della
generazione alla vita in Cristo, piu profondo del dono stesso della vita naturale, che si realizza grazie alla mediazione di
un padre o di una madre esperti nell’arte dell’'accompagnamento spirituale. La tradizione dei padri, soprattutto nella
Chiesa d'oriente, & unanime nel riconoscere il carattere fondamentale di questa relazione: “Quanti non hanno avuto
padre, non sono divenuti figli. E quanti non sono divenuti figli, € chiaro che non sono venuti all’esistenza. E quelli che
non sono venuti all'esistenza non sono entrati nel mondo spirituale...”, scrive Simeone il Nuovo Teologo all'inizio del
secondo millennio.

II tema della “Paternita Spirituale nella tradizione ortodossa” & stato al centro del XVI Convegno ecumenico

internazionale di spiritualita ortodossa (Monastero di Bose, 18-21 settembre 2008), organizzato congiuntamente dal
Patriarcato Ecumenico di Costantinopoli e dal Patriarcato di Mosca, in collaborazione con la comunitda monastica di
Bose. Il Convegno ha offerto un’occasione di scambio fraterno e di riflessione comune su uno dei temi cardine della vita
cristiana, come hanno sottolineato il Santo Padre Benedetto XVI, nel telegramma pervenuto per il tramite del cardinale
Tarcisio Bertone, Segretario di Stato, e i messaggi di saluto dei patriarchi Bartolomeo | di Costantinopoli e Alessio Il di
Mosca, oltre a quelli di Pavle di Serbia, di Daniel di Romania e di Garechin Il di tutti gli Armeni, e degli Arcivescovi
leronymos di Atene, Anastasios di Albania e Rowan di Canterbury: nella ricerca di un’autentica paternita spirituale, le
tradizioni cristiane d’oriente e d’occidente intersecano gli interrogativi profondi delluomo contemporaneo. E infatti la
figura del padre spirituale che rivela la dimensione relazionale della fede cristiana, la sua capacita di allargare I'orizzonte
esistenziale della persona, di condurla alla sua autentica misura: “La fede si trasmette da persona a persona’, ha
ricordato il cardinale Walter Kasper, Presidente del Pontificio Consiglio per la Promozione dell’Unita dei Cristiani, nella
lettera indirizzata ai convegnisti, “e addirittura I'insegnamento e la catechesi non dovrebbero svincolarsi da quest’arte
agapica”.

Il colloquio di quest’anno si € svolto “ai piedi di un padre spirituale del nostro tempo”, il metropolita Emilianos (Timiadis)
di Silyvria (1916-2008) del Patriarcato Ecumenico, recentemente scomparso, il cui sguardo sapeva penetrare la
tradizione dei padri della Chiesa per scrutare il divenire della Chiesa e del mondo di oggi. E proprio I'ascolto della Parola
di Dio contenuta nelle Scritture, e meditata e realizzata nella grande tradizione dei padri, ha costituito il filo conduttore dei
lavori del Convegno. A partire dalla ricchissima riflessione della Chiesa antica sulla figura del padre spirituale, dai padri
del deserto a Basilio di Cesarea e Giovanni Crisostomo, da Giovanni Climaco in Oriente a san Benedetto in Occidente
fino agli importanti sviluppi della tradizione studita, le relazioni non hanno mancato di considerare I'evoluzione del
rapporto di paternita nelle diverse tradizioni ortodosse: nella Grecia moderna con Nicodemo Aghiorita, in Russia, da Nil
Sorskij agli starcy di Optino, Ignatij Brjan?aninov e Teofane il Recluso, fino alla novita rappresentata dai padri e dalle
madri spirituali nel xx secolo, anche in aree apparentemente marginali come la Georgia e la Serbia contemporanea.

Certo, non troveremo nella Bibbia una trattazione esplicita del tema della paternita spirituale, cosi caro alla tradizione
monastica d’Oriente e d’Occidente. E tuttavia i padri del tutto naturalmente scorgono nella Scrittura stessa il fondamento
di questo ministero: “Non vi é altra via sicura di salvezza che quella di manifestare i propri pensieri ai padri” scrive

Monastero di Bose - Pagina 1 di 3


https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2008/Paternit600.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2008/Paternit600.jpg
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=220&Itemid=1049
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=220&Itemid=1049
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=220&Itemid=1049
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=220&Itemid=1049
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=220&Itemid=1049
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=220&Itemid=1049
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2130&Itemid=1049
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2130&Itemid=1049
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2130&Itemid=1049
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2147&Itemid=1049
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2147&Itemid=1049
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2147&Itemid=1049
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2152&Itemid=1049
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2152&Itemid=1049
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2152&Itemid=1049

Giovanni Cassiano, e precisa: “La verita di questo ci & possibile apprenderla da molti passi delle Scritture ispirate, in
particolare dalla storia del santo Samuele”. Secondo Niceta Stethatos la “nascita dall’alto” di cui si parla nel dialogo tra
Gesu e Nicodemo (cf. Gv 3,3) “si attua grazie alla sottomissione ai padri spirituali”, e la Scrittura santa offre il modello di
guesta generazione nello Spirito: “Cosi i dodici sono nati da Cristo e i settanta sono nati dai dodici e sono divenuti figli di
Dio Padre” (Capitoli naturali 53).

Nell’Antico Testamento, il primo rapporto che potremmo definire tra padre e figlio spirituali, quello tra Mose e Giosue,
contiene gia in nuce gli elementi fondamentali di una relazione di paternita spirituale: Mosé trasmette a Giosué gli ordini
di Dio (cf. Dt 3,21-28), gli assicura che il Signore camminera davanti a lui, non lo lascera e non lo abbandonera (cf. Dt
31,8 e 34,9). Ascoltando Giosué ormai si ascolta Moseé: ecco la trasmissione, I'autentica traditio da padre a figlio, che
ispira il celebre assunto con cui si aprono i Pirge Avot, i Detti dei padri della tradizione rabbinica: «Moseé ricevette la Torah
dal Sinai e la trasmise a Giosué, Giosué agli anziani, gli anziani ai profeti, e i profeti la trasmisero agli uomini della
grande assemblea» (Mishna Avot 1,1).

Se con Mosé e Giosue si ha il prototipo della relazione maestro-discepolo, i padri guardavano soprattutto al modello
offerto dal racconto biblico della vocazione di Samuele, mediata dal suo maestro Eli.Mentre Samuele dorme presso
'arca del Signore, per tre volte si sente chiamare per nome; solo alla terza volta Eli comprende e gli dice: «Se ti si
chiamera ancora, dirai: “Parla, Signore, perché il tuo servo ti ascolta” (1Sam 3,9). E un’affermazione straordinaria che
riassume in sé mirabilmente il movimento della preghiera e, piu in generale, della nostra relazione con Dio: I'ascolto € gia
preghiera e ha un primato assoluto in quanto riconosce l'iniziativa di Dio. Eli nella sua poverta compie I'essenziale: si fa
mediatore della parola di Dio per Samuele e lo aiuta a discernerla. Questa virtu del discernimento, che comporta per chi
lo esercita un decentramento del proprio io di fronte alla Parola di Dio, € la virtu che la tradizione riconoscera come il
cardine della paternita spirituale: se il padre spirituale assume la propria debolezza e nella piena coscienza dei propri
limiti & disposto a mettersi con fedelta al servizio del Signore e del discepolo, anche attraverso la sua pochezza il
Signore fara passare la sua voce. A Eli va il grande merito di aver compiuto cio che piu tardi Palamone esprimera cosi al
giovane Pacomio: «Saro pronto nei limiti della mia debolezza a soffrire con te finché tu conosca te stessox» Yita bohairica
di Pacomio 10).

L'ultimo grande exemplum veterotestamentario di paternita spirituale, quella di Elia nei confronti diEliseo, testimonia,
nella laconicita del racconto di vocazione del discepolo, che & la parola di Dio, sovrana e pienamente efficace, a
suscitare la chiamata e a sostenere la risposta: Eliseo «si alza e segue Elia, entrando al suo servizio» (cf. 1Re 19,21),
«versandogli I'acqua sulle mani» (cf. 2Re 3,11), cioé condividendo con lui 'intimita di una vita comune. Come gia aveva
notato la tradizione rabbinica («Non si dice: “Studio”, ma “Vers0”; da qui risulta che la pratica & piu importante dello studio
teorico», Talmud babilonese Berakot 7b), e come diranno a piu riprese i padri del deserto, & la condivisione quotidiana
dell'esistenza la fonte piu sicura di insegnamento per il discepolo. Che cos’é in fondo il contenuto della paternita
spirituale? E la trasmissione dello Spirito: «Lo spirito di Elia si & posato su Eliseo!» (2Re 2,15), il padre trasmette al figlio il
proprio spirito, inestricabilmente connesso con lo Spirito di Dio, fonte di vita in abbondanza e vero protagonista della vita
spirituale.

Nel Nuovo Testamento la chiamata che Gesu rivolge ai dodici affinché abbandonino casa, famiglia e campi per «starecon
lui» (Mc 3,14), rinnova e radicalizza quanto era stato vissuto da Elia ed Eliseo: ormai non ¢'@ nemmeno piu il tempo per
congedarsi da quelli di casa. Gesu si rivolge ai discepoli chiamandoli «figli»t€kna: Mc 10,24) o «piccoli figli» teknia: Gv
13,33; paidia: Gv 21,5), cosi come fara anche Giovanni verso i cristiani della sua comunita (teknia: 1Gv 2,1.12.28;
3,7.18; 4,4; 5,21). Tutta la vita comune di Gesu con i suoi pud essere interpretata come un paziente lavoro mediante il
quale egli cerca di narrare loro il volto di Dio e di generarli quali «figli del Padre che € nei cieli» (Mt 5,45), «figli del Regno»
(Mt 13,38): nessuna autoreferenzialita da parte sua, ma la chiara coscienza di avere tutto ricevuto dal Padre e, di
conseguenza, la gioia di restituirgli ogni cosa e ogni relazione. Per questo con grande intelligenza l'autore della Lettera
agli Ebrei pud mettere in bocca a Gesu asceso al cielo le parole del profeta Isaia: «Ecco, io e i figli che Dio mi ha dato»
(Eb 2,13; cf. Is 8,18); nasce qui la tradizione patristica sulla “paternita del Cristo”, che trova un’eco anche nella Regula
Benedicti (11,1-3), e dice la coscienza del fondamento cristologico che i padri riconoscevano alla prassi della paternita
spirituale.

Questa lettura puo apparire paradossale, se si considera che Gesu nel vangelo secondo Matteo afferma con forza: «Non
chiamate nessuno “padre” sulla terra, perché uno solo € il Padre vostro, quello del cielo» (Mt 23,9). Tuttavia questo detto
non va inteso in senso letteralistico, bensi compreso in profondita: la fonte di ogni paternita &€ Dio e ogni paternita
umana, inclusa quella spirituale, discende da lui, & donata per partecipazione alla sua. In questo senso € possibile
scorgere la maternita e la paternita spirituale in credenti che non se la arrogano indebitamente, ma ne sono testimoni tra
i fratelli per dono esclusivo di Dio; in persone che, come Giovanni il Battista, conducono altri a Cristo e poi escono di
scena, pronte a diminuire affinché Cristo cresca (cf. Gv 3,30). E cosi che lo stesso Paolo, che piu di ogni altro chiama in
causa il rapporto di paternita spirituale nei confronti dei suoi discepoli, non & un trasgressore delle parole di Gesu: la
trasmissione del Vangelo di Dio e di Gesu Cristo costituisce il metro oggettivo e determinante delle relazioni tra Paolo e i
suoi figli spirituali: “E sapete anche che, come fa un padre verso i propri figli, abbiamo esortato ciascuno di voi” (1Ts 2,7-
8.11-12).

Monastero di Bose - Pagina 2 di 3



Paolo diventa cosi il modello emblematico del padre spirituale, reso padre dalla fecondita del Vangelo, della Parola che
per primo ha accolto in sé come seme e fonte di vita. Solo da questo essere radicato nel Vangelo discende la sua
capacita di chiamare altri a una nuova nascita, di destarli alla vita secondo Dio: ecco il «senso nascosto» ravvisato da
Origene in 1Cor 4,15: “Anche se aveste mille maestri, non avete perdo molti padri; io vi ho generato”. Nessun
protagonismo deve dunque animare il padre spirituale, ma la chiara consapevolezza che egli € chiamato ad essere una
sequentia sancti Evangelii, un brano vivente di Vangelo per i suoi figli. Questo comporta una dura lotta, una fatica: «O figli
miei, che di nuovo partorisco nel dolore, finché non sia formato Cristo in voi» (Gal 4,19). Ecco lo statuto paradossale
della paternita spirituale: il padre soffre per una gestazione di Cristo che spetta al figlio condurre. Ma prima o poi viene il
giorno in cui il parto si compie: quando il figlio diviene «un uomo maturo, nella misura che conviene alla piena maturita di
Cristo» (Ef 4,13), allora il padre deve farsi umilmente da parte. Il suo compito é terminato: da quel momento sara Cristo,
il terzo in ogni relazione di paternita spirituale, a guidare in prima persona il figlio, a condurlo nel cammino della vita.

Su questo fine essenziale si misurano anche le pratiche specifiche che la tradizione ha riconosciuto al ministero della
paternita spirituale, come I'apertura dei pensieri (exagoreusis) al proprio padre spirituale, affinché questi possa
discernervi cio che & secondo Dio, secondo la piena umanita e liberta di colui che si é affidato alla sua guida spirituale.
Di qui anche la vigilanza che occorre avere verso gli abusi nell’esercizio di quest'arte delicatissima, quando viene
conculcata la liberta della persona, trasformando un cammino di liberazione in una via senza uscita. Rischi e pericoli che
le Chiese ortodosse condividono con i cristiani di Occidente, come ha mostrato il metropolita romeno Serafim di
Germania nella relazione conclusiva su “Paternita spirituale e mondo contemporaneo”.

La paternita spirituale, che la tradizione ortodossa ha saputo custodire e approfondire come vivente prassi della
trasmissione della fede, & diventata cosi I'occasione di misurare I'unita che le Chiese gia sperimentano nella costante
preoccupazione della trasmissione della vita cristiana, della vita di fede come il bene piu prezioso, viva traditio del
depositum fidei che si rinnova nell’oggi, e che sempre pit ha bisogno di padri e madri spirituali, che sappiano guidare
nella liberta e per amore, e con infinita pazienza, alla vita in Cristo, alla vita secondo Dio, «il Padre dal quale ogni paternita
nei cieli e sulla terra prende nome» (Ef 3,14-15).

Enzo Bianchi

Monastero di Bose - Pagina 3 di 3


https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2170&Itemid=1049
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=2170&Itemid=1049

