Humilite

Imprimer
Imprimer

WILLIAM CONGDON, Crucifix n°® 120, 1974

Les mots de la spiritualité
par Enzo Bianchi
L'humilité n'est pas tant une vertu a acquérir qu'un abaissement a subir; donc I'humilité est avant tout humiliation

L'humilité est une vertu suspecte. Ce mot arrive a nous chargé d'un lourd héritage, qui en a fait une vertu individuelle, le
but de la recherche d'auto-perfectionnement de [individu. Par ailleurs, I'humilité apparait synonyme d'auto-
anéantissement de la créature face a Dieu qui est tout, et de diminution de soi face aux autres; ce que l'on ressent
aujourd’hui comme une attitude non plus adéquate au Dieu qui n'écrase pas I'hnumain, mais le prend en charge et le
valorise. Parfois, I'humilité semble encore se référer a une attitude «postiche», celle qui consiste a se montrer inférieur a
ce que I'on est et a ce que l'on vaut. Les psychologues lui préférent certainement le vocable «authenticité» (dont le sens,
en fin de compte, n'est pas trés éloigné de la signification du terme ancien humilitas). Quant a Nietzsche, il situe
I'humilité dans le cadre d'une recherche religieuse de consolation de notre propre impuissance. Mais I'humilité n'est pas
seulement suspecte; elle est peut-étre aussi dangereuse. Il est dangereux de précher I'humilité et d'en faire une loi,
parce qu'il convient d'évaluer la compréhension que peuvent en avoir les différentes personnes. Elle risquerait
probablement de ne pas méme égratigner ceux qui ont un «moi surdimensionné» et de recevoir un accueil non équilibré
aupres de ceux qui se repaissent d'un «moi amoindri».

Mais avant tout, nous devons nous demander: qu'est-ce que I'numilité? Les multiples définitions qu'en a données la
tradition chrétienne nous amenent a en saisir le caractéere relatif: relatif, donc, a la diversité des personnes et des libertés
personnelles. La définition la plus attestée, et qui en saisit le mieux le caractére propre, ne la voit pas tant comme une
vertu que comme la base et la possibilité de toutes les autres vertus. «L'humilité est la mére, la racine, la nourrice, le
fondement, le lien de toutes les autres vertus» dit Jean Chrysostome; et on comprend, en ce sens, qu'Augustin puisse
voir «en elle seule, I'entiere discipline chrétienne» (Sermon 351,3,4). Il faut alors soustraire I'numilité a la subjectivité et
aux pratiques de dévotion, et se rappeler qu'elle nait du Christ, qui est le magister humilitatis (maitre de I'humilité), selon
I'expression d'Augustin. Mais Christ est maitre d'humilité dans la mesure ou «il nous enseigne a vivre» (Tite 2,12), en
nous conduisant a une connaissance réaliste de nous-mémes. Ainsi I'humilité est la courageuse connaissance de soi
devant Dieu, et devant le Dieu qui a manifesté son humilité dans I'abaissement du Fils, dans la kénose qui I'a conduit
jusqu'a la mort en croix. Mais, dans la mesure ou elle est une authentique connaissance de soi, I'humilité est une
blessure portée a notre narcissisme, parce qu'elle nous ramene a ce que nous sommes en réalité, a notre humus, a
notre condition de créature, et elle nous conduit de cette maniere dans le chemin de notre humanisation, pour nous
amener a devenir homo. Voila I'humilité: «O homme, reconnais que tu es homme; toute ton humilité consiste dans le fait
de te connaitre» (Augustin).

Lorsque I'hnomme a appris I'humilité aupres de celui qui est «doux et humble de cceur» (Matthieu 11,29), celle-ci fait de lui
le terreau sur lequel la grace peut développer sa fécondité. Parce que I'homme connait sa condition de créature, et les
limites qui y sont liées, parce qu'il connait par conséquent aussi sa situation de pécheur, et qu'il sait simultanément qu'il
a tout recu de Dieu et qu'il est aimé malgré son caractére limité et sa négativité, I'humilité devient en lui une volonté de
soumission a Dieu et a ses fréres, dans I'amour et la gratitude. Oui, I'humilité est relative a I'amour et a la charité. «La ou
est I'humilité, la aussi est la charité» affirme Augustin, a qui fait écho un philosophe contemporain: «L'humilité dispose a la
grace; mais elle n'est pas elle-méme cette grace, car c'est la charité qui est cette grace» (Vladimir Jankélévitch). En ce
sens, elle est aussi un élément essentiel & la vie en commun; et ce n'est pas un hasard si le Nouveau Testament fait
constamment résonner l'appel de I'ap6tre aux membres de ses communautés a «se revétir d'humilité dans les rapports
mutuels» (1 Pierre 5,5; Colossiens 3,12), a «estimer, par charité, les autres supérieurs a soi» (Philippiens 2,3), a «ne pas
se complaire dans l'orgueil», mais a étre «attirés plutot par ce qui est humble» (Romains 12,16): ce n'est que de cette
maniere que peut se produire I'édification communautaire, qui est toujours le partage des faiblesses et des pauvretés de
chacun. Ce n'est que de cette maniére que peut étre combattu et défait I'orgueil, qui est «le grand péché» (Psaume
19,14), ou mieux peut-étre: le grand aveuglement qui empéche que I'on se voie soi-méme en vérité, et qui empéche que
I'on voie dans leur vérité les autres et Dieu. D'avantage qu'un effort d'auto-diminution, I'humilité est alors un événement
qui jaillit de la rencontre entre le Dieu manifesté en Christ et une créature bien précise. Dans la foi, I'humilité de Dieu
révélée par le Christ (cf. Philippiens 2,8: «il s'humilia soi-méme») devient humilité de 'homme.

Certes, pour que naisse la vraie humilité, pour que I'humilité soit aussi vérité, pour que I'on parvienne a adhérer a la
réalité en obéissant avec reconnaissance a Dieu, il faut souvent I'expérience de I'humiliation. Pour nous, nous humilier,
dans la liberté et par amour, est une opération difficile, et il nous est presque impossible de I'accomplir de maniére pure:
il y a en effet une certaine humilité qui est le prétexte pour une vanité redoublée... Pour cela, I'humilité n'est pas tant une
vertu a acquérir qu'un abaissement a subir; donc I'numilité est avant tout humiliation. Une humiliation qui provient des

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//images/stories/preghiera/lessico_spirituale/umilta/crocifisso_n120_1974_cm100x.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/stories/preghiera/lessico_spirituale/umilta/crocifisso_n120_1974_cm100x.jpg

autres, surtout de ceux qui nous sont plus proches; une humiliation qui provient de la vie qui nous contredit et nous

inflige la défaite; une humiliation qui provient de Dieu, qui est capable, au travers de sa grace, de nous humilier et de

nous élever comme personne d'autre ne peut le faire. L'humiliation, plus que tout, est le lieu ou I'on peut se connaitre soi-
méme en Vvérité et apprendre I'obéissance, comme Christ «apprit, de ce qu'il souffrit, I'obéissance» (Hébreux 5,8); et parmi
ce qu'il souffrit: «l'infamie et I'opprobre» (cf. Hébreux 12,2; 13,13). L'humiliation est I'événement par lequel on parvient au
fond de notre propre abysse, en brisant notre cceur (cor contritum et humiliatum, Deus, non despicies, «d'un cceur broyé
et humilié, Dieu, tu n'as point de mépris», Psaume 51,19). Alors, grace a cette expérience, on peut répéter avec vérité

les mots du psalmiste: «Un bien pour moi, que d'étre humilié, afin d'apprendre tes volontés» (Psaume 119,71).

Tiré de ENZO BIANCHI, Les mots de la vie intérieure, Paris, Cerf, 2000.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2


https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=470&Itemid=612
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=470&Itemid=612
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=470&Itemid=612

