Obéissance

Imprimer

Imprimer
Les mots de la spiritualité

par Enzo Bianchi
L'obéissance nait comme le couronnement de I'écoute; et cette obéissance consiste avant tout dans le fait de croire

«ll faut obéir a Dieu plutét qu'aux hommes» (Actes 5,29). Ce grand principe biblique, qui concerne l'obéissance, a un
caractere profondément libérant. Dans la vision biblique, en effet, I'obéissance est inséparable de la liberté: ce n'est que
dans la liberté que l'on peut obéir, et ce n'est qu'en obéissant & 'Evangile que l'on entre pleinement dans la liberté.
Bonhoeffer I'a exprimé de facon lapidaire: «L'obéissance sans liberté est esclavage, la liberté sans obéissance est
arbitraire.» Mais avant de chercher a saisir ce qui fait le propre de I'obéissance chrétienne, il faut rappeler d'abord
I'aspect anthropologique de I'obéissance. Il y a une obéissance fondamentale que chaque homme est appelé a faire a sa
propre histoire, & ses origines, a son corps, a sa famille, en somme & une série de situations et de personnes, de temps
et de lieux, d'événements et de conditions qui I'ont précédé, fondé, et sur lesquels il n'a eu aucune prise et aucune
possibilité de choix ou de décision. Il s'agit des bagages que la naissance fait trouver déja tout préts a quiconque vient
au monde et qui 'accompagneront sur le chemin de I'existence. Un croyant comprend cette obéissance comme étant
liée & sa condition de créature: il y reconnait I'acceptation des limites, qui est constitutive de I'attitude de la créature en
face du Créateur et qui consent a 'homme de devenir un homme, en fuyant la tentation de la totalité, c'est-a-dire celle de
s'élever au niveau de Dieu. Le récit, dans la Genése, de l'interdiction faite a 'hnomme de manger des fruits de l'arbre de
la connaissance du bien et du mal a exactement ce sens: I'homme est un homme dans la mesure ou il n'aspire pas au
tout. La limite, le fini est le cadre de sa relation avec Dieu.

Selon la Bible, I'obéissance doit étre comprise a l'intérieur de cette relation, c'est-a-dire a l'intérieur de la dimension de
l'alliance. C'est une telle relation avec Dieu qui rend libérante et méme joyeuse l'obéissance a la Loi révélée a Moise sur
le Sinai. Si la Loi est une manifestation de la volonté de Dieu, du partenaire qui conclut I'alliance, I'obéissance a tous ses
commandements est le désir méme du croyant qui aime son Dieu et trouve sa joie a faire sa volonté. La formulation dont
se sert Exode 24,7 pour indiquer 'acceptation, de la part du peuple d'Israél, de la volonté de Dieu exprimée dans la Loi
est significative: «Tout ce que le Seigneur a dit, nous le mettrons en pratique et nous I'entendrons.» La praxis, la mise en
pratique de la parole, précede I'écoute méme de la parole, comme pour suggérer que l'assentiment fondamental donné a
Dieu est plus important que la spécification du contenu de chaque commandement. Par ailleurs, ce texte signifie que ce
n'est qu'en mettant en pratique la Parole, c'est-a-dire en y obéissant réellement, qu'on la comprend vraiment. Cet
enracinement de I'obéissance a l'intérieur de I'alliance, donc dans la relation d'écoute du croyant a I'égard de son Dieu,
donne aussi le ton a I'obéissance chrétienne.

Pour le Nouveau Testament, I'écoute, comprise dans le sens d'une perception de la volonté de Dieu, ne se réalise
vraiment que quand I'homme, par la foi et I'action, obéit a cette volonté. L'obéissance (hypakouein/obaudire) nait donc
comme le couronnement de I'écoute (akolein/audire); et cette obéissance consiste dans le fait de croire. Paul parle a
plusieurs reprises de l'«obéissance de la foi», entendant par la que la foi n'a d'autre forme que l'obéissance et que
l'obéissance manifeste la foi. Mais ce qui fait le propre de I'obéissance chrétienne se trouve dans I'obéissance du Christ
lui-méme. D'ailleurs les textes les plus significatifs qui nous parlent de I'obéissance du Christ (Romains 5,19: «par
l'obéissance d'un seul, la multitude sera constituée juste»; Philippiens 2,8: «le Christ s'humilia, obéissant jusqu'a la mort;
Hébreux 5,8: «le Christ apprit I'obéissance de ce qu'il souffrit») réalisent, de fait, une synthése entre la vie, le ministere et
I'ceuvre de salut de Jésus, en les placant sous le signe de I'obéissance.

Et au centre de cette derniére, il y a la relation filiale que Jésus a entretenue avec le Pére, et au cceur de celle-ci, I'amour
pour le Pére et pour les fréres, les hommes. Le quatriéme Evangile souligne cette dimension de I'obéissance de Jésus,
en présentant le Christ comme celui qui s'est pleinement dépossédé de soi, et qui, dans tout ce qu'il dit, fait et est,
renvoie toujours au Pere qui I'a envoyé. Cette obéissance amoureuse donne sens a sa vie et a sa mort, méme a la mort
sur la croix, et en fait un acte de liberté!

C'est donc la que se greffe lI'obéissance chrétienne, c'est la gu'elle trouve sa «mesure» et sa forme: une forme modelée
par I'Esprit Saint, qui entraine chacun a intérioriser les exigences de I'Evangile et & les vivre comme des expressions de
la volonté du Seigneur assumées au point d'en faire nos propres volontés. A la lumiére de cette obéissance
fondamentale, on peut comprendre, accepter et vivre les autres obéissances aux exigences médiatrices de la volonté de
Dieu. Tout en tenant pourtant toujours compte du fait que, sur tout, 'Evangile doit régner et que tout doit &tre soumis au
critére de I'Evangile. Quand les médiations de la volonté de Dieu (autorité ecclésiastiques, doctrines théologiques, régles
monastiques, rites cultuels, etc.) se substituent a Dieu et prétendent exiger I'obéissance pour elles-mémes, alors elles
doivent étre critiquées et reconduites a I'obéissance évangélique. En effet, «il faut obéir & Dieu plutdt qu'aux hommes».

Tiré de ENZO BIANCHI, Les mots de la vie intérieure, Paris, Cerf, 2000.

Monastero di Bose - Pagina 1 di 1


https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=470&Itemid=612
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=470&Itemid=612
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=470&Itemid=612

