Sainteté et beauté

Imprimer

Imprimer
La tradition chrétienne, surtout occidentale, a fait une interprétation essentiellement morale de la sainteté. Pourtant celle-

Ci ne consiste pas proprement a ne pas pécher, mais bien plutét a faire confiance a la miséricorde de Dieu, qui est plus
forte que nos péchés et capable de relever le croyant qui est tombé. Le saint est un chant élevé a la miséricorde de
Dieu, il est celui qui témoigne de la victoire du Dieu trois fois saint et trois fois miséricordieux.

La tradition chrétienne, surtout occidentale, a fait une interprétation essentiellement morale de la sainteté. Pourtant celle-
ci ne consiste pas proprement a ne pas pécher, mais bien plutot a faire confiance a la miséricorde de Dieu, qui est plus
forte que nos péchés et capable de relever le croyant qui est tombé. Le saint est un chant élevé a la miséricorde de
Dieu, il est celui qui témoigne de la victoire du Dieu trois fois saint et trois fois miséricordieux. La sainteté, alors, est
grace, don, et elle invite 'hnomme a l'ouverture fondamentale, pour qu'il se laisse envahir par le don divin: la sainteté
témoigne ainsi avant tout du caractére responsorial de l'existence chrétienne, un caractére qui affirme le primat de I'étre
sur le faire, du don sur la prestation, de la gratuité sur la loi. On peut dire que la sainteté chrétienne, méme dans sa
dimension éthique, n'a pas un caractere légal ou juridique, mais eucharistique: elle est une réponse a la charis de Dieu
manifestée en Jésus Christ. Pour cela, elle est marquée par la gratitude et la joie; le saint est celui qui dit a Dieu: «Non
pas moi, mais Toi.»

Cette optique de gréace prévenante nous entraine a affirmer que la beauté est un autre nom de la sainteté. Oui, dans
l'optique chrétienne, la sainteté se décline aussi comme beauté. Le Nouveau Testament associe déja ces deux
exhortations aux chrétiens: avoir «une conduite sainte» n'est rien d'autre que d'avoir «une belle conduite» (cf. 1 Pierre 1,15
et 2,12).

Lorsqu'elle s'articule comme beauté, la sainteté apparait avant tout comme une entreprise non individualiste, non pas
fruit de l'effort, méme héroique, d'une personne, mais comme une événement de communion. C'est la communion
représentée de facon iconique en Moise et Elie, «apparus en gloire» (Luc 9,31), et en Pierre, Jacques et Jean, les
disciples, réunis autour du Christ resplendissant dans la lumiére de la transfiguration. C'est la communio sanctorum, la
communion des saints, de ceux qui participent a la vie divine communicantes in Unum, en communiant en Celui qui est
la source unique de la sainteté (cf. Hébreux 2,11). Comment ne pas évoquer ici la cathédrale de Chartres et les statues
des saints de I'Ancien et du Nouveau Testament réunis autour du Beau Dieu comme autant de rayons émanant de
l'unique soleil? La gloire de Celui qui est «l'auteur de la beauté» resplendit sur le visage de Jésus, le Christ (2 Corinthiens
4,6), le Messie que le psalmiste chante comme «le plus beau des enfants des hommes» (Psaume 45,3); et elle se
propage dans le caeur des chrétiens grace a l'action de I'Esprit sanctificateur, qui modéle leur visage a l'image et a la
ressemblance du visage du Christ, transformant leurs individualités biologiques en événements de relation et de
communion. Ainsi la vie et la personne du chrétien peuvent connaitre quelque chose de la beauté de la vie divine
trinitaire, cette vie qui est communion, périchorése d'amour.

La sainteté est beauté qui conteste la laideur de la fermeture sur soi, de I'égocentrisme, de la philautia. Elle est joie qui
conteste la tristesse de celui qui ne s'ouvre pas au don de I'amour, comme le jeune-homme riche qui «s'en alla tout triste»
(Matthieu 19,22).

Léon Bloy a écrit: «ll n'y a qu'une tristesse, c'est de n'étre pas des saints.» Voici alors la sainteté, et la beauté, comme un
don et une responsabilité du chrétien. Au sein d'un monde qui est «une chose belle» — comme le martéle le récit de la
Genese —, I'hnomme est créé par Dieu dans la relation d'une altérité homme-femme et il est établi comme partenaire
adéquat a Dieu, capable de recevoir les dons de son amour; et I'ceuvre issue de cette création est louée comme étant
«trés belle» (Genése 1,31). Dans un monde appelé a la beauté, 'hnomme, qui a été constitué responsable du créé, a la
responsabilité de la beauté du monde et de sa propre vie, de soi et des autres. Si la beauté est «une promesse de
bonheur» (Stendhal), chaque geste, chaque parole, chaque action inspirés par la beauté est alors une prophétie du
monde racheté, des cieux nouveaux et de la terre nouvelle, de I'humanité réunie dans la Jérusalem céleste en une
communion sans fin. La beauté devient une prophétie du salut: «C'est la beauté», a écrit Dostoievski, «qui sauvera le
monde».

Appelés a la sainteté, les chrétiens sont appelés a la beauté; mais alors, nous pouvons nous poser cette question:
gu'avons-nous fait du mandat de préserver, de créer, de vivre la beauté? Il s'agit en effet d'une beauté a instaurer dans
les relations, pour faire de I'Eglise une communauté ou l'on vive réellement des rapports fraternels, inspirés par la
gratuité, la miséricorde et le pardon; ou personne ne dise a l'autre: «Je n'ai pas besoin de toi» (1 Corinthiens 12,21), parce
gue chaque blessure a la communion défigure aussi la beauté de I'unique Corps du Christ.

C'est une beauté qui doit caractériser I'Eglise comme lieu de luminosité (cf. Matthieu 5,14-16), espace de liberté et non
de peur, de dilatation et non d'oppression de I'hnumain, de sympathie et non d'opposition aux hommes, de partage et de
solidarité avant tout avec les plus pauvres. C'est une beauté qui doit se répandre dans les espaces, les liturgies, les
milieux, et avant tout dans ce temple vivant de Dieu que sont les personnes mémes. C'est la beauté qui émerge de la
sobriété, de la pauvreté, de la lutte contre l'idolatrie et contre la mondanité. C'est la beauté qui resplendit 1& ou I'on fait
vaincre la communion au lieu de la consommation, la contemplation et la gratuité au lieu de la possession et de la

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//images/home/home-slideshow/home_archivio/001_001_001_001_21_08_06_trasfigurazione.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/home/home-slideshow/home_archivio/001_001_001_001_21_08_06_trasfigurazione.jpg

voracité. Oui, le christianisme est une philocalia, une voie d'amour de la beauté, et la vocation chrétienne a la sainteté
englobe une vocation a la beauté, I'appel a faire de sa vie un chef-d'ceuvre d'amour. Le commandement: «Soyez saints,
car moi, le Seigneur, je suis saint» (Lévitique 19,2; 1 Pierre 1,16) est désormais inséparable de l'autre: «Aimez-vous les
uns les autres, comme je vous ai aimés» (Jean 13,34). La beauté chrétienne n'est pas une donnée, mais un événement.
Un événement d'amour qui raconte toujours et a nouveau, de maniére créative et poétique, dans I'histoire, la folie et la
beauté tragique de I'amour dont Dieu nous a aimés en nous donnant son Fils, Jésus Christ.

Tiré de: ENZO BIANCHI, Les mots de la vie intérieure, Paris, Cerf, 2000.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2


https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=470&Itemid=612
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=470&Itemid=612

