Maladie

Imprimer

Imprimer
Les mots de la spiritualité

par Enzo Bianchi
Le malade doit avanmt tout étre reconnu comme le porteur d'un enseignement: il faut se mettre a son écoute, dans sa
situation de faiblesse

Une donnée qui frappe, lorsqu'on lit les Evangiles, c'est le grand nombre de malades du corps et de l'esprit (les
«démoniaques») que Jésus a rencontrés au cours de son ministére historiqgue. On peut supposer que la rencontre avec
cette humanité défigurée par la souffrance ait marqué de facon décisive I'humanité méme de Jésus dans le sens de la
compassion et de l'attention a I'hnomme dans le besoin. Jésus exprime sa mission méme dans ces termes: «Ce ne sont
pas les gens bien portants qui ont besoin du médecin, mais les malades. Je ne suis pas venu appeler les justes, mais les
pécheurs» (Marc 2,17). Le niveau théologique est donc aussi impligué et les guérisons que Jésus accomplit
apparaissent comme I'«Evangile en actes», comme des manifestations du Royaume de Dieu, comme des prophéties du
temps ou personne «ne dira plus: "Je suis malade"» (Isaie 33,24).

Mais a la lumiére de I'Ecriture, comment apparait la maladie? Elle est essentiellement une réalité dans laquelle le
malade est appelé a écouter de fagon renouvelée, a relire sa condition et son histoire méme. C'est une optique nouvelle
a travers laquelle il doit regarder la réalité. Le livre de Job, le grand malade, le montre bien. La maladie «dévoile» la
réalité, dans le sens qu'elle la dénude, qu'elle la dépouille de tous ses embellissements et de toutes ses mystifications et,
tandis qu'elle la montre dans sa crudité, elle la restitue aussi a sa vérité.

La maladie rappelle a 'hnomme que la vie n'est pas en son pouvoir, qu'il ne peut pas en disposer de fagcon immédiate, et
que la souffrance est le fait sérieux de la vie. Assurément, les issues de la maladie sont plurielles, elles ne sont jamais
shres, toujours imprévisibles, et elles sont aussi les plus diversifiées: abrutissement, rébellion, refoulement,
endurcissement, mais aussi simplification, redécouverte du centre et de I'essentiel de la vie, affinement, purification...
Dans la maladie, 'homme est appelé a la responsabilité de «donner un sens» a sa souffrance. La maladie n'est pas
porteuse d'un sens déja donné; au contraire, elle détruit, en bien des aspects, les sens et la finalité que I'hnomme avait
attribués a sa vie. Et cela vaut aussi pour le chrétien: en effet, lui non plus «ne connait aucune route qui contourne la
douleur, mais il connait bien plutét une route — qu'il parcourt avec Dieu — qui la traverse. Dans les ténébres, Dieu n'est
pas absent, mais il se cache, et — en le suivant — nous I'y cherchons et le trouvons a nouveau» (Erika Schuchardt).

La question humaine et spirituelle la plus grave, peut-étre, qui émerge aujourd'hui autour de la maladie est celle de sa
réduction a un probleme technique, qui nait de I'optique exclusivement cliniqgue a travers laquelle on la considére, en
reléguant, de fait, son probléme de sens. Au fond, la doctrine biblique (mais diffuse aussi dans le Proche-Orient ancien: il
s'agissait d'un élément culturel commun, non pas d'une donnée révélée), qui relie en quelque sorte la maladie et le
péché, cherchait a répondre au probléme du sens de la maladie en la plagcant dans un contexte ou elle devenait «lisiblex»
et ou elle pouvait étre comprise, assumeée, personnalisée et insérée dans un cadre relationnel. Aujourd'hui, en revanche,
on assiste a une sorte de refoulement de la maladie, accompagné de l'anesthésie de la douleur: l'individu est devenu un
formidable «consommateur d'anesthésie» (Ivan llich).

Cette maniére «technique» de voir la maladie risque aussi de faire oublier que le malade est une totalité souffrante, et qu'il
ne peut pas étre réduit a un membre ou a un organe souffrant, a l'intérieur d'une vision parcellisante qui déshumanise et
décontextualise la maladie en la retranchant de son ancrage biographique. Toute personne qui assure un
accompagnement ou une assistance aux malades devrait s'en souvenir; le malade est avant tout une personne. On
apercoit alors ici le risque de ségrégation lié a une «spiritualité chrétienne des malades»: «Nous n‘avons pas besoin d'une
pharmacie spirituelle, mais de la bonne nourriture commune. Ce que les malades demandent, ce n'est pas une chapelle
d'infirmerie, c'est 'Eglise. Il nous faut simplement une spiritualité d’Eglise. Nous ne demandons pas qu'on ouvre pour
nous une nouvelle école de spiritualité, ou tous les problemes de la vie soient repris et adaptés a l'usage des familiers du
bacille de Koch ou du mal de Pott, et ou tout soit vu a travers une optique de malades et dans une odeur d'hdpital. Que
I'on ne nous parle pas sans cesse "en tant que malades”, comme si on ne voulait plus savoir que cela de nous; avant
d'étre malades, nous sommes des hommes et des fils de Dieu.» C'est ainsi que s'exprimait, voici déja plusieurs années,
une association catholique de malades.

Le chrétien, en face de la maladie, est appelé a affronter toutes les inconnues que tout homme rencontre dans la
maladie, a traverser les phases qui en accompagnent l'apparition et I'évolution (que lI'on pense aux phases identifiées
par Elisabeth Kiibler-Ross: choc, refus, colére, marchandage, dépression, acceptation, paix), a se voir confronté a des
réaction dont il ne se serait pas attendu (désespoir ou acharnement héroique, résignation ou révolte), et a faire coincider
en outre sa nouvelle situation avec la foi.

Il pourra certainement trouver de l'aide et du réconfort dans la priere et dans la foi, mais il pourra aussi mettre
radicalement en crise la foi et I'image de Dieu qu'il avait connues jusqu'alors: le dépérissement du corps devenant alors
aussi la délitescence de l'image du Dieu qui, de ce corps, est le créateur. La personne qui accompagne le malade n'a
pas de recette a lui donner, et on peut encore moins faire du chevet du malade la chaire pour une prédication ou un

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#

traité théologique. Aucune erreur ne serait plus grave que celle de se présenter auprés du malade avec un «savoir» (de
ce que le malade doit faire) qui deviendrait aussitdt un «pouvoir» qui ferait du malade non seulement une victime mais
encore un coupable. La seule aide que I'accompagnateur peut donner est celle de se placer au c6té du malade, de se
montrer présent en partageant sa faiblesse et son impuissance et en se conformant au cadre relationnel que le malade
établit. C'est le malade, le maitre de I'accompagnateur, et non pas le contraire. C'est avec le malade que Jésus
s'identifie, et non pas avec celui qui va le trouver ou qui I'accompagne: «J'étais malade et vous m'avez visité» (Matthieu
25,36). Dans I'Eglise aussi, le malade doit donc étre vu non pas dans une optique d'assistance, mais il doit étre reconnu
comme le porteur d'un enseignement: il faut se mettre a son écoute, apprendre par lui, dans sa situation de faiblesse.

Tiré de ENZO BIANCHI, Les mots de la vie intérieure, Paaris, Cerf, 2000.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2


https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=470&Itemid=612
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=470&Itemid=612
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=470&Itemid=612

