Priere et image de Dieu

Imprimer

Imprimer
Les mots de la spiritualité

par Enzo Bianchi

Le Christ crucifié anéantit Dieu comme image de 'homme et nous présente un homme mourant par amour comme
image de Dieu

L'homme qui prie s'adresse a Dieu «qu'on ne voit pas» (cf. 1 Jean 4,20). Et cependant, la priére implique nécessairement
une certaine image de Dieu de la part de 'hnomme. On saisit alors que le risque du mensonge et de l'idolatrie est facile: le
risque est celui de se forger un Dieu a notre image et ressemblance et de faire de la priere un acte d'auto-justification, un
acte autiste, rassurant. L'exemple de la priére du pharisien et du publicain au Temple, dans la parabole lucanienne (Luc
18,9-14), est significatif. Les deux différentes attitudes de priére expriment deux images différentes de Dieu, relatives a
deux images différentes que les deux hommes ont d'eux-mémes. La priere du pharisien, en particulier, manifeste
l'attitude de celui qui se sent «en ordre avec Dieu». A ses yeux, son Dieu ne peut que confirmer sa facon d'agir; pourtant
la phrase finale du récit désavoue lI'image de Dieu qu'avait cet homme: il ne retourna pas chez lui justifié! Tandis que le
publicain s'expose radicalement a l'altérité de Dieu, entrant ainsi dans le rapport juste avec Dieu, le pharisien superpose
son «ego» a l'image de Dieu: dans sa priére, il y a (con-)fusion entre son «moi» et «Dieu». C'est un risque trés fréquent
parmi les hommes religieux!

Or, le primat de I'écoute dans la priére chrétienne indique qu'elle est I'espace ou les images de Dieu que nous forgeons
se brisent, se purifient, se convertissent.

La priere, en effet, est la recherche d'une rencontre entre deux libertés, celle de 'hnomme et celle de Dieu. Dans cette
recherche, la distance entre Iimage de Dieu forgée par 'nomme et l'altérité révélée par Dieu devient I'écart entre la
demande et I'exaucement, entre l'attente et la réalisation. Voila pourquoi, au cceur de la priére chrétienne, se trouve
l'invocation: «Que ta volonté soit faite» (Matthieu 6,10). Dans I'écart entre la volonté de I'hnomme et la volonté de Dieu, la
priere agit comme un espace de conversion et d'acceptation de la volonté de Dieu. C'est I'écart, et c'est la priére, qu'a
vécus Jésus lui-méme a Géthsémani: «Abba, Pére! Tout t'est possible: éloigne de moi cette coupe; pourtant pas ce que je
veux, mais ce que tu veux!» (Marc 14,36). C'est I'écart, et c'est la priere, qu'a vécus Paul de facon particulierement
dramatique: «Pour que l'excellence méme de ces révélations ne m'enorgueillisse pas, il m'a été mis une écharde en la
chair, un ange de Satan chargé de me souffleter — pour que je ne m'enorgueillisse pas! A ce sujet, par trois foi, j'ai prié
le Seigneur pour qu'il s'éloigne de moi. Mais il m'a déclaré: "Ma gréace te suffit: car ma puissance se déploie dans la
faiblesse"» (2 Corinthiens 12,7-9).

Paul accepte la contradiction opposée a sa demande, qui n'obtient pas I'exaucement; et sa priére le pousse ainsi a
réfléchir de maniére existentielle a I'i'mage du Dieu qui ne I'exauce pas, mais qui reste a son cété dans sa faiblesse. Paul
doit accepter que se modifie son image, méme correcte et respectueuse, de Dieu. De cette facon, sa vie se conforme
toujours davantage a l'image révélée de Dieu: celle du Christ crucifié.

La priere chrétienne conforme Il'orant & I'image du Christ crucifié. Et le Crucifié, lorsqu'il crie sur la croix, a accepté
I'absence absolue d'image de Dieu. Le cri: «Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m'as-tu abandonné?» (Marc 15,34) dénonce
la distance entre I'image connue du visage de Dieu et la réalité présente. Et, selon Marc, aprés le cri de lI'abandon, il y a
un autre cri, inarticulé: «Jésus, jetant un grand cri, expira» (Marc 15,37). Il n'y a plus de parole, il n'y a plus d'image; il n'y
a plus de théo-logie, il n'y a plus de parole sur Dieu; il n'y a plus de représentation de Dieu. Donc, Dieu n'est plus réduit a
une idole! Le silence et I'obscurité des trois heures entre la sixiéme et la neuviéme heure sont le sceau de cet indicible et
de cet invisible de Dieu, qui sauvegarde son mystére et son altérité.

Mais précisément cet anéantissement radical des images de Dieu (qui a jamais représenté Dieu sous les traits d'un
condamné a mort?) et des paroles sur Dieu (le Dieu crucifié ne brise-t-il peut-étre pas tout 16gos?) est I'abolition radicale
de l'idolatrie, de la réduction de Dieu a l'image de I'homme. La présence de Dieu, lI'image de Dieu doit désormais étre
vue |3, dans le Christ crucifié: «ll est Iimage du Dieu invisible» (Colossiens 1,15).

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#

Oui, le Christ crucifié anéantit Dieu comme image de I'homme et nous présente un homme comme image (eikén) de
Dieu. Le Christ crucifié est I'image de Dieu qui brise nos images de Dieu. Le Crucifié est aussi I'image devant laquelle
nous prions, mais qui doit briser les images que, volontairement ou non, nous projetons sur Dieu. L'image de Dieu
manifestée par le Christ crucifié dément I'image de Dieu «professée» par le pharisien au Temple, cette image liée a une
certaine considération de soi ajoutée a une image — dépréciative — des autres. La priére est donc la disposition autour
du Christ crucifié des images de soi, des autres et de Dieu. L'image de Dieu qu'est le Christ crucifié garde Paul de la
tentation de l'orgueil, du «super-moi» (I'«orgueil», hyper-airomai, 2 Corinthiens 12,7, qui doit étre converti en complaisance
pour les souffrances endurées «pour Christ», hypér ChristoQ, 2 Corinthiens 12,10), et le conduit, grace a la priére, a 'y
participer dans sa vie: «Je porte dans mon corps les marques de Jésus» (Galates 6,17; cf. Colossiens 1,24). Ainsi la
priere, en conformant I'orant au Christ crucifié, devient aussi promesse de résurrection, espace de transfiguration en
l'image glorieuse du Seigneur (cf. 2 Corinthiens 3,18).

Tiré de ENZO BIANCHI, Les mots de la vie intérieure, Paris, Cerf, 2000.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2


https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=470&Itemid=612
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=470&Itemid=612
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=470&Itemid=612

