La saggezza della comunita - Osservatore
Romano 1 giugno

Stampa
Stampa

Monastero di Bose
Ufficio Nazionale per i beni culturali ecclesiastici e I'edilizia di culto — Cei
Consiglio Nazionale Architetti, Pianificatori, Paesaggisti e Conservatori

XV CONVEGNO LITURGICO INTERNAZIONALE
ABITARE
CELEBRARE
TRASFORMARE

processi partecipativi tra liturgia e architettura
BOSE, 1-3 giugno 2017

Osservatore Romano 1 giugno 2017
di DARIO VITALI

La Lumen gentium afferma la precedenza del popolo di Dio sulla gerarchia, della vita teologale sulle funzioni ministeriali
e gli stati di vita, in ragione della precedenza dell’essere sul fare. La rivoluzione copernicana del concilio trova il suo
fondamento nel rapporto costitutivo tra sacerdozio comune e sacerdozio ministeriale, che «differiscono per essenza e non
tanto per grado», e che per questo «partecipano ambedue, ciascuno a suo proprio modo, all'unico sacerdozio di Cristo» (
Lumen gentium, 10). Si tratta dell’'unica differenza essenziale nella Chiesa, che abilita qualcuno — in forza della
configurazione sacramentale a Cristo-capo — ad agere in persona Christi in favore della comunitad sacerdotale. Tutte le
altre differenze sono espressione della grazia battesimale.

Non si tratta percio di negare la gerarchia per innalzare i laici, di cancellare le funzioni per affermare un potere
concorrente del popolo di Dio; si tratta piuttosto di tornare ai giusti processi ecclesiali, in grado di garantire la crescita
della Chiesa come «comunita di fede, speranza e carita» llumen gentium 8), e percid di ogni suo membro nella vita
teologale, attraverso la circolarita continua tra sacerdozio comune e sacerdozio ministeriale, tra la comunita sacerdotale
e i suoi pastori.

Lumen gentium aveva descritto il sensus fidei come partecipazione del popolo di Dio alla funzione profetica di Cristo: «La
totalita dei fedeli che hanno ricevuto I'unzione del Santo (cfr. Giovanni 2, 20.27) non pu0 sbagliarsi nel credere, e
manifesta questa sua peculiare proprieta mediante il senso soprannaturale della fede di tutto il popolo, quando “dai
vescovi fino agli ultimi fedeli laici”, esprime il suo universale consenso in materia di fede e di morale. Con il senso della
fede suscitato e sorretto dallo Spirito di verita, il popolo di Dio, sotto la guida del sacro magistero al quale fedelmente si
conforma, accoglie non gia una parola di uomini, ma realmente la Parola di Dio; aderisce indefettibilmente “alla fede
trasmessa una volta per tutte ai santi”, vi penetra pit a fondo con retto giudizio e piu pienamente la applica alla vita» (
Lumen gentium 12).

L'ecclesiologia conciliare conferisce al sensus fidei il suo giusto posto e rilievo: la rivoluzione copernicana in
ecclesiologia permette di recuperare effettivamente la funzione attiva del popolo di Dio non solo nel campo ristretto dello
sviluppo dogmatico, ma in tutti i processi della vita ecclesiale, compreso I'ambito dell’architettura e dell’'arte sacra. Se si
tratta, infatti, di una forma peculiare di esercizio del sacerdozio comune — la partecipazione alla funzione profetica di

Cristo da parte della totalita dei battezzati — il suo esercizio avviene nella circolarita continua con il munus docendi dei
Pastori della Chiesa. La difficile recezione di una dottrina.
Basterebbero queste affermazioni per tentare un collegamento del sensus fidei con il processo — immaginato dal

presente convegno — di «fare, abitare, costruire, celebrare, trasformare», in una relazione armonica di «committenza,
architetti, artisti e comunita cristiana, in dialogo con il tessuto sociale e ambientale circostante». Sarebbe, perd, una
scorciatoia, o un cortocircuito, dal momento che la teologia post-conciliare, una volta affermata enfaticamente la novita

Monastero di Bose - Pagina 1 di 3


https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#

del sensus fidei, ha di fatto trascurato questa dottrina, come pure la dottrina del sacerdozio comune; anzi, 'uso polemico
che é stato fatto di questi temi, mettendo in competizione il sacerdozio comune con il sacerdozio ministeriale, e
opponendo l'autorita dottrinale dei fedeli al Magistero della Chiesa, ha spinto quest’ultimo a inquadrare la teologia del
popolo di Dio e, in particolare, il sensus fidei nel fenomeno del dissenso. Se cosi fosse, come immaginare un contributo
al «fare Chiesa» di un soggetto — il popolo di Dio — che rivendica in termini polemici una funzione alternativa alla
gerarchia?

In realta, a essere polemica non é stata la universitas fidelium — alla quale difficilmente viene concessa la parola — ma
guanti si erano eletti a suoi interpreti qualificati: soprattutto teologi che hanno assunto il sensus fidei come istanza
demaocratica nella Chiesa, opponendo carisma a istituzione, liberta a verita, popolo di Dio a gerarchia, in uno schema
ideologico che ha molto compromesso e frenato il processo di rinnovamento ecclesiale avviato dal Vaticano Il. A causa
di tale deriva il sensus fidei non ha conosciuto la dovuta attenzione nel processo di recezione del concilio, con la
conseguenza di disattendere le enormi possibilita di applicazione che il quadro ecclesiologico disegnato da Lumen
gentium offriva al suo esercizio. Di fatto, nel Magistero post-conciliare si € preferito glissare sul tema, passando a una piu
comoda teologia del laicato, costruita sul rapporto di collaborazione con la gerarchia piuttosto che sul primato del popolo
di Dio.

Il sensus fidei — contestuale con il tema del popolo di Dio — & tornato al centro dell’attenzione con Papa Francesco.

Sulla base di questa dottrina, il Papa fonda e giustifica la sua idea che, «in virtu del battesimo ricevuto, ogni membro del
popolo di Dio e diventato discepolo missionario», per cui «ciascun battezzato, qualunque sia la sua funzione nella Chiesa
e il suo grado di istruzione della sua fede, &€ un soggetto attivo di evangelizzazione e sarebbe inadeguato pensare ad
uno schema di evangelizzazione portato avanti da attori qualificati, in cui il popolo fedele fosse solamente recettivo delle
loro azioni» (Evangelii gaudium 120). Criterio, questo, che sembra calzare in termini esemplari al campo dell’edilizia di
culto e dell'arte sacra, appannaggio dei committenti, degli architetti e degli artisti, senza alcuna partecipazione attiva del
popolo di Dio al processo. Al di la di una richiesta di aiuto economico per la costruzione della chiesa, null'altro si chiede
alla comunita cristiana.

D’altronde, cosa potrebbe mai dire o fare il popolo di Dio in un’azione che richiede competenze precise, sia in fase di
progettazione che di esecuzione? Come potrebbe incidere su un progetto architettonico, o su un’opera o un ciclo di arte
sacra, se manca di strumenti che ne rendano se non necessaria, quantomeno utile la richiesta di un parere? Erano, su
altro registro, le stesse domande che si poneva Melchor Cano nel XVI secolo, quando, pur riconoscendo la universitas
fidelium come voce della Tradizione, e perciod una delle autorita che il teologo poteva interrogare per comprovare la verita
cattolica, lo privava di qualsiasi valore chiedendosi che cosa mai i fedeli potessero dire che gia i pastores ac doctores
non avessero gia detto, molto meglio e con piu profondita e pertinenza. Stando a questo criterio, che cosa possono
chiedere alla gente il vescovo, Il liturgista, il teologo, I'architetto, 'artista che loro gia non sappiano? Ma in tal modo si
finirebbe nella stessa logica degli «attori qualificati», che priverebbero il popolo di Dio di qualsiasi capacita attiva nel
processo di costruzione di una chiesa.

Sfuggendo a questa logica, Papa Francesco, nel discorso in occasione del cinquantesimo anniversario dell’istituzione del
sinodo dei vescovi, ha spiegato che € stato il riferimento al sensus fidei a «guidarmi quando ho auspicato che il popolo di
Dio venisse consultato nella preparazione del duplice appuntamento sinodale sulla famiglia. Certamente, una
consultazione del genere in nessun modo potrebbe bastare per ascoltare il sensus fidei. Ma come sarebbe stato
possibile parlare della famiglia senza interpellare le famiglie, ascoltando le loro gioie e le loro speranze, i loro dolori e le
loro angosce? Attraverso le risposte ai due questionari inviati alle Chiese particolari, abbiamo avuto la possibilita di
ascoltare almeno alcune di esse intorno alle questioni che le toccano da vicino e su cui hanno tanto da dire».

Quel discorso — che non é fuori luogo qualificare come storico — ha ripreso e sviluppato I'ecclesiologia conciliare in
chiave sinodale, offrendo un quadro assai utile per sussumere il quadro delle relazioni tra «committenza, architetti, artisti e
comunita cristiana».

Il punto primo e decisivo € che, analogicamente al processo avviato dal Papa per i due sinodi, bisognerebbe ascoltare
cid che la comunita cristiana ha da dire sulla propria casa, quella che gia abita o quella che andra ad abitare. La scelta
decisiva non € quella di inviare un questionario, che il pit delle volte sembra destinato ai “cestini” di varia natura, ma di
consultare, cioé dare voce e ascoltare la comunita cristiana in quello che ha da dire. Si tratta di andare oltre I'idea del
«popolo bue», ignorante per definizione, e conferirgli dignita di soggetto, anche se il suo contributo si riducesse a balbettii:
prima di liquidare l'irrilevanza di una parola incerta e debole, bisognerebbe stigmatizzare la responsabilita di quanti
avrebbero potuto o dovuto, ma non hanno istruito il popolo di Dio nella grammatica della fede.

Si tratta di fare propria la logica sinodale, che elegge I'ascolto non solo come condizione, ma come primo atto dell'intero
processo sinodale. Per Francesco, «una Chiesa sinodale € una Chiesa dell'ascolto, nella consapevolezza che ascoltare
“& pit che sentire”. E un ascolto reciproco in cui ciascuno ha qualcosa da imparare. Popolo fedele, collegio episcopale,
vescovo di Roma: I'uno in ascolto degli altri; e tutti in ascolto dello Spirito Santo, lo “Spirito della verita” (Giovanni 14, 17),
per conoscere cid che Egli “dice alle Chiese” (Apocalisse 2, 7)». Nel caso del sensus fidei, € un ascolto fondato sulla
convinzione che «voi avete l'unzione ricevuta dal Santo e tutti sapete. (...) la sua unzione vi insegna ogni cosa, € veritiera
e non mentisce» (1 Giovanni 2, 20.27).

Se anche nell’atto di avviare la costruzione di una chiesa il processo inizia dall’ascolto, chi si dovrebbe ascoltare? Che
cosa si dovrebbe domandare? In che termini? Va da sé che un’indagine di tipo discrezionale, scegliendo a campione tra

Monastero di Bose - Pagina 2 di 3



i membri della comunita, scadrebbe nelle dinamiche dell'opinione pubblica, contraddicendo grossolanamente il sensus
fidei e la sua funzione ecclesiale, data piuttosto dall’azione dello Spirito santo che muove la Chiesa verso il consenso. Né
basta dire che bisogna consultare o far parlare tutti, perché il consenso come effetto dell’esercizio del sensus fidei non é
la somma delle opinioni di tutti, ma la manifestazione della fede della Chiesa in quanto tale. Questo € evidente nel
campo dello sviluppo dogmatico, ma rimane vero in ogni ambito del vissuto ecclesiale: soggetto del sensus fidei non &
tanto il singolo, quanto la Chiesa come totalita dei battezzati.

Questo particolare profilo ecclesiale del sensus fidei lascia intendere anche i termini in cui si debba intendere I'ascolto
del Popolo di Dio da parte di chi, committente, architetto, artista, ha la responsabilita di costruire la «casa» della comunita:
«ascoltare € piu che sentire», ma & anche piu che far parlare, in quanto nella parola — come pure nel silenzio — dell’altro
chi interroga & chiamato a cogliere la voce dello Spirito che guida la Chiesa a tutta intera la verita. Non si tratta percio di
fare sondaggi e di verificare le percentuali della maggioranza, ma di porsi in ascolto di una voce — non l'unica, certo —
della Tradizione, sapendo che questa «cresce nella Chiesa sotto I'assistenza dello Spirito santo»Pei Verbum 8).

Ma come ascoltare questa peculiare voce della Tradizione, se il soggetto del sensus fidei € la totalita dei battezzati?
Come interrogare un soggetto tanto grande da risultare anonimo? Non a caso, la teologia preconciliare parlava di
un’infallibilita passiva, attribuendo al Magistero la funzione attiva di verificare il consenso dei fedeli. D’altra parte, cosi si
erano regolati i Papi nel caso dei dogmi mariani, quando avevano consultato i vescovi per sapere della fede loro e dei
loro fedeli circa I'lmmacolata Concezione e I'’Assunzione di Maria in cielo. Ma questa idea si € imposta — come si & visto
— con la Riforma gregoriana: nel primo millennio non si parlava di singularis Antistitum et fidelium conspiratio»,
intendendo due autorita nella Chiesa — il Magistero e la universitas fidelium — che attestano la stessa verita, ma di «
singularis christianorum populorum concordissima fidei conspiratio», dove «i popoli cristiani altro non sono che le diverse
Chiese diffuse su tutta la terra, in comunione tra loro proprio per la condivisone della medesima fede apostolica».

Le due formule rispondono a modelli ecclesiologici diversi: la Chiesa come communio Ecclesiarum del i millennio e la
Chiesa universale del ii millennio. Il Vaticano Il, senza negare le acquisizioni dell’ecclesiologia giuridica del ii millennio,
centrata soprattutto nella difesa delle prerogative del Papa, anzi inserendole in un quadro piu ampio e organico, ha
recuperato l'orizzonte dei Padri, spiegando la compagine ecclesiale come «il corpo delle Chiese», «nelle quali e a partire
dalle quali esiste I'una e unica Chiesa cattolica» (Lumen gentium 23). La forza di questo principio, che nel post-concilio si

e tentato di stemperare, risiede nella capacita di tradurre in termini di circolarita feconda la cattolicita della Chiesa. In
effetti, il concilio, proprio nel quadro del capitolo sul popolo di Dio, aveva gia affermato la «mutua interiorita» di universale
e particolare, asserendo la legittima esistenza delle Chiese particolari, le quali «godono di tradizioni proprie, salvo
restando il primato della cattedra di Pietro che presiede alla comunione universale della carita, garantisce le legittime
diversita e insieme vigila perché il particolare non solo non nuoccia all’'unita, ma piuttosto la serva» (Lumen gentium 13).

Qualcuno potrebbe chiedersi perché tanta insistenza sul registro ecclesiologico. Il motivo € semplice e decisivo insieme:
dato che «il deposito della Parola di Dio» é stato «affidato alla Chiesa®éi Verbum 10), un diverso modello di Chiesa
reclama un diverso modello di trasmissione del deposito rivelato. Quando, cioé, si concepisca la Chiesa nella «mutua
interiorita» di Chiesa universale e Chiese particolari, anche il dinamismo della Tradizione va ripensato secondo il profilo
di tale soggetto, che non & piu la Chiesa universale genericamente intesa, ma il «corpo delle Chiese» in comunione tra
loro, con il successore di Pietro come principio e fondamento dell’'unita di tutti i battezzati, di tutte le Chiese, di tutti i
VesCovi.

Il concilio, disegnando in senso dinamico il progresso — meglio sarebbe dire: il cammino — della Tradizione, ha
recuperato anzitutto la funzione del popolo di Dio. Quando Dei Verbum afferma, infatti, che «lgperceptio, tanto delle cose
guanto delle parole trasmesse, cresce sia per la contemplazione e lo studio dei credenti, i quali le meditano in cuor loro
(cfr. Luca, 2, 19.51), sia per la profonda intelligenza delle cose spirituali di cui fanno esperienza, sia per la predicazione
di coloro che hanno ricevuto un carisma sicuro di verita» (Dei Verbum 8), prima della predicazione dei vescovi sottolinea
la capacita dei credenti di intus-legere il mistero cristiano. Il testo non richiama esplicitamente il sensus fidei, che,

tuttavia, € evocato dalla contemplazione di chi, sullesempio di Maria, medita nel proprio cuore, e soprattutto
dall'intelligenza profonda (intima) delle cose spirituali che scaturisce dall’esperienza cristiana.

Due le conseguenze piu immediate: che non si pud comprendere la Tradizione limitandosi all'ascolto dei pastori, in
quanto dotati del «carisma sicuro di verita», senza considerare il popolo santo di Dio, voce della Tradizione e quindi
soggetto di diritto della sua trasmissione; inoltre, che bisogna ascoltare il popolo di Dio addirittura prima dei pastori.
Questo non per ribaltare la piramide, nel tentativo di esautorare o comunque indebolire la funzione del Magistero: la
logica del testo risponde piuttosto all'idea di Rivelazione come incontro e dialogo di Dio con I'uomo. Se, infatti, «Dio parla
agli uomini come ad amici e si intrattiene con loro per invitarli ed ammetterli alla comunione con sé» (Dei Verbum 2), la
risposta a Dio nel dialogo € di questi uomini che «per mezzo di Cristo, Verbo fatto carne, nello Spirito santo, hanno
accesso al Padre e sono resi partecipi della natura divina» (Dei Verbum 2), cioe del popolo di Dio, costituito tale in forza
della rigenerazione in Cristo, che non risponde anzitutto con illustrazioni dottrinali, ma con la confessione della fede, con
la parola e soprattutto con la testimonianza della vita.

Monastero di Bose - Pagina 3 di 3



