Comunione e Solitudine ieri e oggi

Stampa
Stampa

XVIII Convegno Ecumenico Internazionale di spiritualita ortodossa
COMUNIONE E SOLITUDINE NELLA TRADIZIONE ORTODOSSA
Bose, 8-11 settembre 2010

in collaborazione con le Chiese Ortodosse

RELAZIONE DI KALLISTOS WARE

COMUNIONE E SOLITUDINE IERI E OGGI

Bose, 11 settembre 2010

KALLISTOS WARE,
Metropolita di Diokleia

Ascolta la relazione di KALLISTOS WARE (in inglese):

“ll regno dei cieli subisce violenza...”

“Il regno dei cieli, dice Cristo, subisce violenza e i violenti se ne impadroniscono” (Mt 11,12). Sono parole che si
applicano in modo particolarmente immediato alla vita del solitario. Noi esseri umani siamo creati da Dio a sua immagine
e somiglianza (Gen 1,26-27). Come dire che siamo creati a immagine della santa Trinita, secondo la somiglianza di un
Dio che non €& solo uno ma uno in tre, di un Dio che & amore reciproco. Siamo icone di un Dio il cui essere € un essere
relazionale, un Dio di societd e di comunitd, anche se in un modo che trascende infinitamente qualunque societa e
comunita umana. Gli uomini dunque, formati come sono a immagine di questa triuna divinita, sono creati per la relazione
e per I'amore e il servizio reciproco. Sono creati come membri di un corpo unico, ed & precisamente questa
interdipendenza che é riaffermata nella vita della chiesa (1Cor 12,12-27; Ef 4,25). La stessa parola che indica la persona
in greco, prosopon, evidenzia lo stesso concetto, poiché significa letteralmente “faccia”, o “fisionomia”. 1o non sono
veramente persona finché non mi metto di faccia ad altri, guardando nei loro occhi e lasciando che essi guardino i miei.

Se tutto questo € vero, la conseguenza non é forse che la vita solitaria contraddice cio che significa essere una persona
nella divina immagine trinitaria? La vita in solitudine non é forse un atto di violenza contro il carattere relazionale della
nostra natura umana? Questo & un problema che disturba particolarmente san Basilio il Grande. “Chi non sa”, egli
protesta, “che 'uomo € un animale mansueto e socievole, non solitario e selvaggio?”. La parola che Basilio usa qui per
dire “solitario” & monastikon, che significa “monastico”. “Nulla”, egli continua, “e@ cosi caratteristico della nostra natura
guanto I'associarsi I'uno all’altro, I'aver bisogno I'uno dell’altro, e 'amare i nostri simili”. Cio che disturba Basilio € il fatto
che al solitario manca I'opportunita di dimostrare agli altri quella compassione pratica che & fondamentale per il nostro
essere uomini. “Di chi laverai i piedi”, chiede Basilio, di chi ti prenderai cura, in che modo potrai essere |'ultimo di tutti, se
vivi da solo?”

Non bisogna concludere dalle parole di Basilio che egli fosse contrario per principio alla vita solitaria. Al contrario,
secondo san Gregorio di Nazianzo Basilio lottd per riconciliare e unire la vita comunitaria e quella eremitica mediante la
fondazione di celle per anacoreti non lontano dalle sue case cenobitiche. E qui certamente possiamo trovare degli inizi di
risposta alle difficoltd da lui sollevate. Solitudine e comunione, si pud sostenere, non si escludono a vicenda. Sono
interdipendenti e complementari. E questa una verita che Cicerone evidenzia quando parla di se stesso come di persona
“mai meno sola di quando & sola” (nec minus solum quam cum solus esset). Una persona, in altri termini, pud essere
sola nel senso che non & nellimmediata compagnia di altri, e tuttavia, se vive un’intensa e creativa vita spirituale, nelle
proprie profonditd scopre un indissolubile vincolo di comunione con gli altri. Ritiro non significa necessariamente
isolamento, solitudine non implica lontananza e disinteresse. Quanti sono compartecipi della nostra umanita possono

Monastero di Bose - Pagina 1 di 5


https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1085-2010-comunione-solitudine
https://www.monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1085-2010-comunione-solitudine
https://www.monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1085-2010-comunione-solitudine
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2009/convegno/IMG_3927_Kallistos.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2009/convegno/IMG_3927_Kallistos.jpg

essere fisicamente assenti, ma sono spiritualmente presenti. La comunione puod esistere a molti diversi livelli. Dal suo
deserto cristiano, Evagrio Pontico afferma la stessa cosa quando dice che il monachos, con cui forse intende non solo il
monaco ma proprio il solitario, &€ “separato da tutti e unito a tutti”. Questo descrive esattamente la situazione
dell’anacoreta, uomo o donna che sia: “separato da tutti” esternamente, in termini spaziali o topografici, ma interiormente

e spiritualmente “unito a tutti” attraverso la preghiera.
L’eremita e il monastero principale

Cerchiamo di esplorare due modi in cui tale interazione fra solitudine e comunione si compie nella pratica. Innanzitutto
esploriamo piu a fondo la situazione indicata da Basilio, con dei solitari viventi ai margini di una comunita cenobitica e
dipendenti da essa. Poi esaminiamo il modo in cui opera il cenobio come preparazione per la vita solitaria.

Due monasteri particolarmente importanti dell’epoca bizantina di mezzo, la Grande Lavra sul Monte Athos fondata
attorno al 963 e San Giovanni Teologo a Patmos fondato attorno al 1088, nei loro typica legiferano sul genere di legame
intravisto da Basilio fra cenobio e vita solitaria. Alla Grande Lavra sant’Atanasio stabilisce che tra i 120 monaci facenti
parte della comunita non piu di cinque alla volta siano autorizzati a vivere fuori dal monastero come solitari. Questi
“kellioti”, come sono chiamati, ricevono il loro cibo dal monastero. Ciascuno di essi pud avere un discepolo che vive con
lui; dunque la loro solitudine di fatto non e totale. | “kellioti” continuano ad esser tenuti all’obbedienza all’'abate. Con la
benedizione dell'abate un monaco puo anche vivere da recluso nella sua cella entro le mura del monastero.

Le disposizioni adottate a Patmos da san Cristodulo sono simili. Non piu di dodici solitari alla volta sono autorizzati a
vivere fuori dal monastero principale. Devono tornare al monastero ogni sabato, rimanendo la notte per l'ufficio di vigilia e
partecipando alla liturgia della domenica mattina. Poi tornano ai loro eremi la domenica pomeriggio con cibo sufficiente
perché possano mantenersi durante la settimana. Devono venire al monastero anche per le feste pit importanti. Mentre
sono in monastero i solitari mangiano alla tavola comune, ma non hanno il permesso di parlare con nessuno tranne che
con I'abate. Allo stesso modo non devono parlare con estranei quando vivono nei loro eremi durante la settimana. Nei
giorni feriali nei loro eremi devono avere un pasto al giorno, dopo I'ora nona, e devono mangiare solo cibo non cotto. |
solitari rimangono vincolati a una stretta obbedienza al loro abate; se mostrano segni di volonta propria e di
insubordinazione sono immediatamente richiamati a vivere entro il monastero.

Questi due esempi mostrano come le disposizioni intraviste da Basilio, con solitari viventi in prossimita di un monastero
cenobitico, possono essere attuate nella pratica. Quello che & particolarmente significativo, in particolare nel caso di
Patmos, € il modo in cui i solitari continuano a mantenere uno stretto legame con il monastero, rivisitandolo ogni fine
settimana e rimanendo saldamente vincolati all’obbedienza all’abate. Oggi non ci sono solitari a Patmos, mentre sulla
Santa Montagna la situazione & considerevolmente mutata rispetto a quella stabilita da Atanasio. Tutti i solitari sull’Athos,
e vero, sono in linea di principio dipendenti da uno dei monasteri principali, dato che l'intero territorio athonita e diviso fra
le venti case di governo. Ma in pratica il legame dell’eremita con il monastero principale & difficile che sia molto stretto.
Certo, I'eremita puo talvolta visitare il monastero principale, ma probabilmente lo fara meno frequentemente di ogni fine
settimana. Di solito non riceve rifornimenti regolari di cibo dal monastero, e in molti casi non € vincolato a una rigida
obbedienza all'abate, benché possa avere un padre spirituale (magari un altro eremita) che gli fornisce una guida
personale.

Gli eremiti all’Athos vivono in un ambiente privilegiato e protetto. Per i solitari fuori della Santa Montagna, vivere entro il
territorio di una casa istituita come cenobitica offre ovvi vantaggi. Essi possono ricevere rifornimenti dal monastero
principale senza dover uscire fino alla vicina citta o paese per fare le spese, e il monastero puo proteggerli da visitatori
indesiderati. Nell'altro senso, il che € ben piu importante, la presenza nascosta di eremiti nascosti approfondira e
arricchira la preghiera quotidiana dei monaci cenobiti.

“Prima impara a vivere con gli altri...”

In secondo luogo, l'interdipendenza tra vita in comunita e vita in solitudine € evidente nel modo in cui la prima opera
come preparazione per la seconda. Come dice abba Lukios nei Detti dei padri del deserto, “se non impari prima a vivere
con gli altri, non sarai capace di vivere in solitudine come dovresti”. Il futuro eremita deve prima essere provato e
saggiato dall’'esperienza della vita nel cenobio.

Questo schema, con la comunita come preparazione per la solitudine, & chiaramente visibile nel monachesimo
palestinese dei secoli quinto e sesto. Quando san Saba, giovane di diciott'anni, chiede di essere ammesso alla laura
semi-eremitica di sant’Eutimio, quest'ultimo non gli permette di rimanere Ia ma lo manda al vicino cenobio di Teoctisto.
“Figlio mio”, dice Eutimio, “non & bene per te stare in una laura, perché sei ancora giovane. Per un giovane &€ meglio
vivere in un cenobio”. Dopo dodici anni di vita cenobitica Saba ha il permesso di trasferirsi in una grotta vicino al
monastero, dove passa cinque giorni della settimana in solitudine tornando al monastero per il sabato e la domenica.
Poi, dopo altri cinque anni si ritira nel deserto profondo, senza incontrare nessuno e nutrendosi di piante selvatiche.
Quando Saba diviene capo della sua comunita segue la pratica di Eutimio. Non ammette i giovani candidati
immediatamente alla laura semi-eremitica sotto la sua direzione, ma li invia a un cenobio speciale istituito per i novizi.
Dopo essere stati saggiati nella vita comune essi possono ricevere il permesso di avere una cella propria alla laura.
Saba dice a Giovanni I'esicasta: “Come il germoglio precede il frutto, la vita cenobitica precede I'anacoretica”.

Lo schema palestinese € inserito nella legislazione canonica bizantina. Il canone 41 del concilio in Trullo (anno 692)
specifica che quanti intendono essere eremiti devono passare almeno tre anni in cenobio sotto I'obbedienza di un abate.
Poi devono essere esaminati dal vescovo diocesano, dopodiché passano un ulteriore anno preparatorio in cenobio.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 5



“Quando questi quattro anni sono trascorsi”, stabilisce il canone, “se essi persistono nella loro intenzione devono essere
reclusi. In seguito non saranno autorizzati ad abbandonare la loro reclusione sotto nessun pretesto, a meno che non sia
a beneficio comune o perché ne sono costretti da qualche impellente motivo che mette in pericolo la loro vita; e anche
allora devono prima ottenere la benedizione del vescovo locale”.

Oggi le norme del canone 41 in Trullo non sono piu osservate con esattezza. Innanzitutto molti monasteri ortodossi sono
stavropegici per statuto, e sono dunque fuori della giurisdizione del locale vescovo diocesano. Questa € in particolare la
situazione dei venti monasteri che governano il Monte Athos. In tal caso la decisione di autorizzare un monaco a ritirarsi
in solitudine spetta esclusivamente all’abate del monastero in consultazione con il consiglio dei fratelli anziani. Inoltre
molti monaci vivono in comunita per ben piu di quattro anni prima di diventare solitari. Nella Russia del diciannovesimo
secolo, ad esempio, san Serafino di Sarov passo otto anni da novizio e altri otto anni da monaco professo nel monastero
principale prima di ricevere la benedizione per trasferirsi in una cella solitaria nella foresta alla distanza di quattro miglia.

C’é di piu: I'atto del recedere dalla vita eremitica € in pratica meno irrevocabile di quanto in canone 41 in Trullo richieda.
Non e infrequente che dei monaci, dopo aver dimorato in solitudine per qualche tempo, chiedano di essere riammessi al
cenobio anche se nessun “impellente motivo che mette in pericolo la loro vita” li obblliga a farlo. Una simile richiesta di
tornare al monastero principale € normalmente accolta senza grande difficolta. Le autorita monastiche possono anche
ordinare a un solitario di tornare al cenobio, indipendentemente dai suoi desideri. Cosi accadde a san Serafino: dopo
sedici anni di ritiro nella foresta le sue gambe cominciarono a gonfiarsi, ed egli ebbe sempre piu difficoltd a camminare
fino al monastero per la Divina Liturgia e la santa Comunione. Cosi 'abate gli invid un messaggio perentorio con I'ordine
di abbandonare il suo eremo e tornare al monastero. Allora pero fu autorizzato a vivere in stretta reclusione nella sua
cella, senza partecipare agli uffici della chiesa principale.

Bisogna anche fare una concessione al fatto che nel monachesimo dell'oriente cristiano, accanto ai due estremi che
sono il cenobio e la vita eremitica esiste una terza situazione intermedia: € la laura, o skiti. Essa pu0 essere considerata
come semi-cenobitica o semi-eremitica, a seconda del punto di vista da cui la si guarda. Questa terza via si trovare
soprattutto al Monte Athos, nelle skiti di Aghia Anna, Kafsokalyvia, Kerasia e altrove. La skiti moderna € un villaggio
monastico con una chiesa centrale circondata da una serie di casette ciascuna occupata da un piccolo gruppo di
monaci, normalmente fra i due e i sei. Spesso un postulante va a vivere direttamente in una skiti, senza essere mai
passato da un cenobio pienamente organizzato.

La transizione dalla vita semi-eremitica della skiti a una vita pienamente eremitica pud avvenire gradualmente, senza
drastiche trasformazioni. Puo darsi che uno dei due monaci di un determinato kellion sia morto, per cui ne rimane solo
uno che dunque dimora per conto suo come un solitario di fatto. Oppure un monaco puo scegliere di abbandonare un
kellion piu centrale e popolato e organizzare la sua dimora da solitario in una casetta piu in disparte ai margini della skiti.
All'Athos ci sono anche solitari viventi in maggiore isolamento a una certa distanza da ogni skiti. Sovente un monaco
vivente in solitudine & raggiunto da uno o piu discepoli, e passa cosi gradualmente da un genere di vita eremitico a uno
semi-cenobitico.

L'esistenza nel monachesimo orientale della skiti o laura accanto al cenobio vero e proprio e alla cella dell’eremita
significa che in pratica la linea di demarcazione tra vita in comunita e vita eremitica € alquanto sfocata e indistinta. Fra i
due estremi di piena comunita e piena solitudine possono frapporsi varie possibilita, € un monaco nel corso della sua
carriera monastica pud passare da diverse situazioni. Questa varieta & vista nell'ortodossia non come un difetto ma
come arricchimento e benedizione. Comunita e solitudine possono sovrapporsi in maniera positiva e donatrice di vita.

Il programma quotidiano del solitario

Come dovrebbe un solitario organizzare il suo tempo ogni giorno? Anche qui c'é varieta, ed é giusto che sia cosi. Come
afferma William Blake, “una sola legge per il leone e per il bue significa oppressione”. San Cristodulos, lo si & detto,
prevede che i suoi eremiti vivano di vegetali crudi e che mangino una volta al giorno di pomeriggio. Una descrizione un
po’ piu completa del programma quotidiano dell’eremita e della sua dieta ci & fornita da un testimone del quattordicesimo
secolo, san Gregorio Sinaita. Egli divide il giorno in quattro periodi di tre ore ciascuno. Partendo dall’aurora, il solitario
esicasta impiega la prima ora del giorno in cid che Gregorio chiama “ricordo di Dio attraverso la preghiera e la vigilanza
del cuore”, cioé in primo luogo la recitazione della preghiera di Gesu. La seconda ora € dedicata alla lettura e la terza
alla psalmodia, la recitazione del salterio. Gregorio probabilmente prevede che il solitario conosca il salterio a memoria. Il
secondo e il terzo di questi periodi di tre ore sono consacrati alle stesse tre attivita, nello stesso ordine. Poi, alla decima
ora del giorno il solitario prepara e consuma il suo pasto. All'undicesima ora, se vuole, pud prendersi un breve riposo.
Alla dodicesima ora recita vespro. Gregorio non menziona le ore minori della giornata, cioe le ore di terza, sesta e nona,
ciascuna delle quali prende una decina di minuti: facilmente sono dette rispettivamente nei tre periodi assegnati alla
salmodia. Non c’e neppure un riferimento alla compieta, che forse va detta attorno al tramonto, non molto tempo dopo
vespro.

Per la notte Gregorio propone tre programmi alternativi. Gli “incipienti” devono passare meta della notte svegli e I'altra
meta dormendo, con mezzanotte come punto di divisione; non importa quale meta della notte € usata come veglia.
Quelli “a meta del cammino” (mesoi) devono passare le prime due ore della notte svegli, le successive quattro dormendo
e le sei restanti svegli. Il “perfetto”, aggiunge Gregorio con asciutto tocco di umorismo, non ha bisogno di dormire, per cui
puod passare tutta la notte stando in piedi e rimanendo sveglio. Nelle ore di veglia della notte il solitario recita il mattutino (
orthros) e probabilmente prima di esso il mesonykton, o ufficio di mezzanotte; poi, all'aurora, I'ora prima. Il resto della
veglia notturna si pu0 passare ancora nella recitazione del salterio, nella lettura, e soprattutto nella pratica della

Monastero di Bose - Pagina 3 di 5



preghiera di Gesu. E significativo che il solitario non & esentato dalla recitazione dell'ufficio divino. Ma cosa succede se
non sa leggere? Gregorio non lo dice; probabilmente in questo caso si prevede che egli dica la preghiera di Gesu, e di
fatto esistono regole precise, che specificano quante centinaia di preghiere di Gesu devono sostituire le diverse parti
dell'ufficio divino.

Come nei regolamenti per Patmos, Gregorio prevede che il solitario mangi solo una volta al giorno, dopo I'ora nona e
prima del vespro. Egli non fa menzione di alcun pasto leggero prima di questo. Probabilmente durante la quaresima il
solitario, seguendo le normali regole ortodosse, hon mangiava fino a dopo vespro. Nella prima settimana di quaresima e
nella settimana santa osservava indubbiamente un digiuno piu rigoroso, come fanno molti monaci nei cenobi. Gregorio
permette al solitario di mangiare una libbra di pane al giorno, di bere due coppe di vino e tre di acqua. Altrimenti il suo
cibo deve consistere in “qualunque cosa sia a portata di mano, non qualunque cosa il tuo impulso naturale ricerca, ma
cio che la provvidenza provvede, da essere mangiato senza troppa spesa”. Questo probabilmente comprendeva verdure
fresche, quando ce n’erano; perché molti eremiti, e tale € il caso al Monte Athos oggi, hanno un piccolo orto.

Gregorio Sinaita non & molto esplicito sul luogo di lavoro nel programma del solitario. Dice soltanto: “Ci sono tre pratiche
benedette da Dio: la salmodia, la preghiera e la lettura; e il lavoro manuale per quelli il cui corpo & debole”. Il che fa
pensare che un solitario “forte” non aveva bisogno di lavorare; ma é difficile che questa sia 'intenzione di Gregorio, dato
che dal quarto secolo in poi viene dato per scontato nell’oriente cristiano che il monaco non deve chiedere I'elemosina
ma deve guadagnarsi il cibo. Sulla scorta di san Paolo il monaco dice: “Alle necessita mie hanno provveduto queste mie
mani” (At 20,34). “Lavoro manuale”, nel caso di un solitario, puo significare qualche semplice operazione di manualita
guale la confezione di ceste. Gli attuali eremiti dell’Athos spesso si occupano dipingendo icone, intagliando il legno,
preparando incenso, o fabbricando rosari per la preghiera (komvoschoinia). | salmi o la preghiera di Gesu puo essere
recitata durante queste operazioni di manualia. Ma quando il solitario intende dire la preghiera di Gesu con concentrata
“vigilanza del cuore” non cerca certo di combinarla con un’attivita esterna.

Gregorio non solleva la questione del silenzio. Il solitario riceve talvolta dei visitatori? E autorizzato a cercare altri eremiti
dei dintorni e parlare con loro di questioni spirituali? Cristodulos scoraggia simili contatti. Tuttavia a giudicare dai Detti dei
padri del deserto la maggior parte dei “vecchi” del deserto egiziano erano notevolmente socievoli; visite reciproche tra
reclusi erano accettate come normali e perfino desiderabili. Questa continua ad essere la pratica all’Athos oggi. Ma &
chiaro che singoli anacoreti possono sentire la chiamata, o per un tempo o per tutta la vita, di entrare in un totale
silenzio. Serafino di Sarov in una fase del suo soggiorno nella foresta non parld con nessuno; non apriva la porta ai
visitatori e se incontrava qualcuno nei sentieri del bosco si metteva a giacere sulla faccia fino a che l'altro si fosse
allontanato.

Il programma delineato da Gregorio Sinaita & indubbiamente severo, anche se non disumano. Piu tardi nel tredicesimo
secolo, san Callisto e sant'lgnazio Xanthopulos proposero un regime un po’ piu facile. Al tramonto il solitario deve dire la
preghiera di Gesu per circa un’ora, e poi recitare compieta continuando con un’altra mezz'ora di preghiera di Gesu. Poi,
dopo un periodo di esame di coscienza si ritira per riposare, e dorme circa cinque o sei ore secondo il periodo dell’'anno.
La restante parte della notte &€ dedicata alla preghiera di Gesu e all'ufficio divino (mesonyktikon, orthros, I'ora prima). La
mattina va trascorsa con la preghiera di Gesu e la lettura, specialmente delle Scritture. Le ore minori vengono dette nei
momenti appropriati. Quando €& giorno di digiuno il solitario mangia una volta sola, all’'ora nona. Negli altri giorni puo
mangiare due volte, con il primo pasto a mezzogiorno. Dopo il pasto di mezzogiorno pud dormire un'ora, se é estate e le
giornate sono lunghe. Nel pomeriggio pratica il lavoro manuale, recitando nel contempo la preghiera di Gesu. Al tempo
appropriato si dice vespro, seguito probabilmente dal secondo pasto se questo viene preso. Si permette una certa
flessibilitd per quanti trovano difficile dire la preghiera di Gesu per lunghi periodi. Cosi gli Xantopuloi, come Gregorio
Sinaita, prevedono che il solitario reciti I'ufficio divino per intero. Le regole degli Xantopuloi a proposito di cibo e sonno
corrispondono piu 0 meno a quanto sarebbe richiesto a un monaco in un cenobio. Qui, nel programma degli Xantopuloi
pit che in quello di Gregorio, vi € un modello che potrebbe benissimo essere seguito da un solitario nel ventunesimo
secolo.

Gli Xantopuloi sottolineano la necessita che il solitario legga la Sacra Scrittura, e questo & un punto menzionato spesso
anche in altre fonti. Era pratica di Serafino di Sarov, ad esempio, quand’era recluso nella sua cella entro il monastero, di
leggere ogni settimana i quattro Evangeli per intero: Matteo lunedi, Marco martedi, Luca mercoledi, Giovanni giovedi; nei
giorni restanti gli Atti e le lettere. In tal modo la vita solitaria diviene una vocazione evangelica e scritturistica per
eccellenza.

“Battersi con leoni e tigri”

Quanto si diceva sopra sul regime proposto dagli Xantopuloi come “un po’ piu facile”, va inteso in termini relativi; perché
presa in se stessa, la vocazione solitaria non € mai facile. Paragonando il genere di vita comunitario con quello solitario,
Evagrio dice che quando un monaco dimora con altri i demoni lo attaccano indirettamente, attraverso le molestie
causategli dai fratelli e attraverso le varie tensioni esistenti in comunita. Quando invece egli va nel deserto, i demoni non
usano piu altri uomini come intermediari ma lo attaccano direttamente. Per quanto irritanti i nostri fratelli possano essere,
e incomparabilmente piu facile sopportare loro che non incontrare i demoni faccia a faccia. Dunque proprio come i
demoni sono piu terribili degli altri uomini la vita solitaria € molto pit dura di quella comunitaria. | santi della tradizione
russa confermano questa analisi. “La solitudine richiede la fortezza di un angelo”, dice san Nilo Sorsky. San Serafino di
Sarov, che conosceva di prima mano la vita del cenobita e quella dell’eremita, non aveva illusioni su quale delle due
fosse la piu esigente: “Era restio”, ci vien detto, “a consigliare altri a vivere nel deserto. Uno che vive nel deserto,

Monastero di Bose - Pagina 4 di 5



avvisava, deve essere come una persona inchiodata alla croce; e aggiungeva che se nella lotta contro il nemico i monaci
nel monastero combattono come se si battessero con colombe, 'uomo nel deserto doveva combattere come uno che si
batte con leoni e tigri”.

“Acquisisci la pace interiore...”

Occorre dire qualcosa di pit, prima di chiudere, sulla difficolta sollevata all'inizio. Come possiamo rispondere a san
Basilio quando questi chiede: “Di chi laverai i piedi... se vivi in solitudine?” Che servizio rende il solitario al mondo che lo
attornia? Non & egoista e antisociale ritirarsi in reclusione, volgendo le spalle, cosi sembra, alle angosce e alle
sofferenze degli altri uomini? Si tratta di una critica alla vita solitaria che é stata fatta spesso, gia nel passato e piu
diffusamente nel nostro tempo. Cosa rispondiamo?

E ovviamente possibile replicare con le parole di Cristo: “Quando tu preghi, entra nella tua camera, chiudi la porta e
prega il Padre tuo, che & nel segreto” (Mt 6,6). Cristo stesso si ritirava regolarmente “in un luogo deserto” per pregare
(Mc 1,35; Lc 4,42). Ma certamente, quando Cristo dice “chiudi la porta” parla di qualcosa che dobbiamo fare ogni tanto,
in modo temporaneo, prima di tornare nuovamente ai doveri e alle richieste della nostra vita quotidiana in societa. Non
suggerisce di tenere la porta costantemente chiusa. Afferma semplicemente che nella vita di ogni persona attiva nel
lavoro sociale occorre una dimensione di solitudine.

Cosa diremo dungue di coloro per i quali la solitudine € una condizione permanente? Fra tutte le possibili risposte alla
domanda di san Basilio, la migliore a mia conoscenza €& quella fornita da san Serafino. “Acquisisci la pace interiore, egli
dice, e migliaia attorno a te troveranno la salvezza”. Il solitario & in grado supremo uno che cerca con la grazia di Dio di
acquisire la pace interiore; ed & precisamente in questo modo che assiste ali altri. Se in ogni generazione ci sono non piu
di un pugno di persone, uomini e donne, che nella reclusione hanno acquisito la pace del cuore, essi hanno sull'intera
comunita umana che li circonda un effetto creativo che supera ogni calcolo (anche se naturalmente I'acquisizione della
pace interiore € possibile anche a quelli che vivono in mezzo alla societa).

Ora i solitari che hanno acquisito la pace interiore possono certamente aiutare gli altri uomini direttamente agendo da
padri e madri spirituali, dando consigli a quanti vanno da loro di persona cercando assistenza. Una guida di questo tipo
fu I'eremita egiziano sant’Antonio, che nella seconda meta della sua vita divenne, con le parole del suo biografo
sant’/Atanasio di Alessandria, “un medico dato all'Egitto da Dio”. Ma le parole di san Serafino hanno un campo
d’applicazione piu ampio. Attraverso la loro preghiera nascosta i solitari aiutano anche moltissimi altri ai quali la loro
esistenza é totalmente sconosciuta. Diventando fiamme ardenti di preghiera i solitari trasformano il mondo circostante
solo con la loro esistenza, con il semplice fatto della loro segreta presenza. E questo il fondamentale contributo fornito
da chi é “separato da tutti e unito a tutti”.

Kallistos Ware
Metropolita di Diokleia

Monastero di Bose - Pagina 5 di 5



