Progetto e comitato scientifico

Stampa
Stampa

XIX Convegno Ecumenico Internazionale di spiritualita ortodossa
LA PAROLA DI DIO NELLA VITA SPIRITUALE

Bose, 7-10 settembre 2011

in collaborazione con le Chiese Ortodosse

PROGETTO E COMITATO SCIENTIFICO

Nella tradizione della Chiesa indivisa, le Scritture sante e la Parola di Dio in esse contenuta sono sempre state la fonte
viva della vita spirituale del credente, la vita secondo lo Spirito. La Parola di Dio vive nel battezzato, lo Spirito santo nutre
e fa crescere in noi questa vita divina. | Padri ben presto applicarono alla Scrittura stessa le parole che il vangelo
riferisce al Regno di Dio: “La Parola di Dio ? scrive Massimo il Confessore ? € simile a un grano di senape, sembra ben
piccola prima d’essere coltivata. Ma quando ¢ stata coltivata abbraccia il significato di tutti gli esseri” (La teologia 11,10). E
il principio ermeneutico che Gregorio Magno — venerato in Oriente come Gregorio il Dialogo ?, esprime nella formula
Scriptura crescit cum legente : la comprensione della Scrittura si accresce con la maturazione spirituale di colui che la
legge e la interpreta (cf. Omelie su Ezechiele I, Sources Chrétiennes 327, pp. 244-245).

Ma la lettura della Scrittura, soprattutto nella tradizione delle Chiese d’'Oriente, € sempre una lettura nello Spirito, e quindi
anche nella comunita dei credenti radunata dallo stesso Spirito, in unita vivente tra adempimento dei comandamenti,
preghiera e rendimento di grazie nella liturgia. La lectio divina & l'incontro con una persona viva, con Dio stesso che
parla, per questo, secondo i padri, presuppone un certo grado di maturita spirituale e non puo essere svincolata da una
vita di ascesi interamente orientata a Dio: “Qualunque cosa tu faccia, appoggiati sulla testimonianza delle sante
Scritture”, diceva Antonio, il padre dei monaci (Serie alfabetica, Antonio 3).

Le parole della Scrittura sono “spirito e vita” (Gv 6,63), la conoscenza che scaturisce dalla Scrittura
“insegnamento dello Spirito” (en didaktois pnelmatos), & conoscenza per rivelazione (Mt 11,25-27) ed é frutto di
interpretazione spirituale. La Scrittura stessa rimanda il lettore allo Spirito santo come proprio principio
ermeneutico. “E in essa che si comprende lo Spirito”, scrive ancora Massimo il Confessore: la Scrittura & principio
di trasfigurazione, di divinizzazione (La teologia I, 97). “Essa € I'olio dello Spirito divino, che unge I'anima, la rende

dolce e umile” (Niceta Stethatos, Capitoli fisici 90).

Si comprende allora anche l'altro grande principio ermeneutico dei padri, per cui la Scrittura € “interprete di se stessa”
(Gregorio Magno), e che rimane costante in tutta la tradizione: “Chi cerca il fine della Scrittura, ha come maestro, come
dicono il grande Basilio e san Giovanni Crisostomo, la Scrittura stessa” (Pietro Damasceno). Come scriveva un monaco
d’Occidente, abbeverato alle fonti dell’Oriente, Guglielmo di Saint-Thierry (1075 ca.-1148), “occorre leggere le Scritture
con quello Spirito con cui furono scritte, e con il medesimo Spirito occorre anche comprenderle” (Epistola ad fratres de
Monte Dei 1,10,31).

Il dono dello Spirito conferisce ai discepoli I'intelligenza delle parole della Scrittura e di Gesu stesso: “il Consolatore, lo
Spirito Santo che il Padre mandera nel mio nome, egli viinsegnera ogni cosa e vi ricordera tutto cid che io vi ho detto”
(Gv 14,26). All'altro estremo della tradizione, il vescovo russo Michail (Gribanovskij, T 1898), commentando questo
versetto del quarto evangelo, scrive che “gli eventi narrati dai vangeli sono trasmessi allo spirito del lettore in modo vivo,
cioé dallo stesso Spirito santo. Cosi si comprende la viva azione divina del vangelo sull’anima delle persone. Nei racconti
evangelici vive la medesima forza divina dello Spirito santo, che presiedette agli eventi della vita terrena del Signore: in
essi parla una potenza creativa che ci salva” (Sul vangelo, Leningrad 1991, p. 116).

Il XIX Convegno ecumenico internazionale di spiritualitd ortodossa (Bose, 7-10 settembre 2011), desidera mettere
a tema questa essenziale unita di Scrittura santa ed esegesi nello Spirito, Parola di Dio e vita spirituale, che
percorre tutta la tradizione delle Chiesa d'Oriente, in modi e forme diversi dall’Occidente, ma con una forte

convergenza sulla realta pneumatica della Scrittura, come ha messo in luce anche il Concilio Vaticano Il.

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1151-2011-parola-e-vita-spirituale
https://www.monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1151-2011-parola-e-vita-spirituale
https://www.monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1151-2011-parola-e-vita-spirituale
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2011/Cristo_32,5x58,5poster.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2011/Cristo_32,5x58,5poster.jpg

Senza pretendere di esaurire tutta la ricchezza di questa tradizione, il convegno intende concentrarsi su tre momenti
focali, trasversali alle diverse relazioni.

Un primo momento sara dedicato alle ermeneutiche della Bibbia elaborate dai padri della Chiesa, che affrontano
problemi ancora molto attuali: il senso dei diversi generi letterari; il rapporto tra esegesi, prassi ed esperienza spirituale; il
senso ecclesiale della Scrittura; la relazione viva tra fede e Parola.

Un secondo momento sara centrato sulla dimensione ecclesiale della Parola di Dio. Lo Spirito santo, fecondando le
Scritture nel grembo della Chiesa, svela il volto del Cristo, guida all'incontro con lui e orienta le esistenze personali e
comunitarie a una vita in obbedienza alla Parola emersa dallo “sta scritto”. “Per mezzo della Parola di Dio, tutta la santa
Chiesa rimane nella fede, € confermata e salvata per I'aiuto di Colui che ha parlato per mezzo dei profeti e degli apostoli”
(San Tichon di Zadonsk, Opere |, p. 180). In questo senso si riflettera non solo sulla tradizione del passato, ma anche
sulloggi delle diverse chiese, per consentire un corretto accostamento a come le Chiese d’'Oriente hanno da sempre
custodito e vissuto in modo multiforme la Sacra Scrittura nella sua tradizione spirituale e nella vita stessa del popolo di
Dio: dalla celebrazione liturgica all'importanza della Bibbia per la teologia ortodossa, dal rapporto tra esegesi storico-
critica e lettura ecclesiale della Bibbia a quello tra esegesi e vita spirituale.

La Scrittura stessa e polifonica: una tradizione multiforme scaturisce dalla pluralita stessa del testo biblico. La traduzione
del vangelo segna la nascita di una Chiesa, di una tradizione spirituale e di una particolare ermeneutica. Spesso |l
rinnovamento biblico in una Chiesa coincide con un rinnovamento spirituale. Il terzo momento esplora cosi la realta della
presenza della Scrittura nelle diverse Chiese, e in particolare nell’esperienza dei monaci cristiani. Le domande che si
aprono toccano in profondita alcune delle grandi questioni aperte ancora oggi per ogni uomo: Come la Scrittura plasma
la vita spirituale? Come ispira le decisioni (personali/comunitarie)? Come la Scrittura interroga la vita? Come la vita
interroga la Scrittura?

COMITATO SCIENTIFICO:

Enzo Bianchi (Bose), Lino Breda (Bose), Sabino Chiala (Bose), Hervé Legrand (Parigi), Adalberto Mainardi (Bose)
, Antonio Rigo (Venezia), Roberto Salizzoni (Torino), Michel Van Parys (Chevetogne).

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2



