La pace interiore e 'amore per il nemico: san
Silvano dell’Athos

Stampa
Stampa

XXII Convegno Ecumenico Internazionale di spiritualita ortodossa
BEATI | PACIFICI

Bose, 3-6 settembre 2014

in collaborazione con le Chiese Ortodosse

LA PACE INTERIORE E L'AMORE PER IL NEMICO: SAN SILVANO DELL'ATHOS
di Sr MAGDALENE di Maldon

Molti commentari patristici parlano delle beatitudini come di una sequenza di livelli progressivi. La nostra beatitudine é
molto lontana in questa progressione. Analogamente, 'amore per il nemico é il punto piu alto della scala dell’'amore. Il
monaco russo Silvano (1866- 1938) visse e insegno questo amore a un grado molto raro. L'archimandrita Sofronio, suo
discepolo, rileva che quello che il suo padre spirituale Silvano insegnava, se da un lato echeggia la tradizione passata,
dall'altro getta nuova luce sul comandamento gia “nuovo” di Cristo.

“Saranno chiamati figli di Dio”. Predicare la pace come la chiesa la annuncia, rendera certo i suoi predicatori simili al
Figlio di Dio: nella sua sofferenza cosi come nella sua gloria. Padre Sofronio ci ricorda che “coloro che veramente
predicano la pace di Cristo non dovrebbero mai perdere di vista il Golgota ... L’'amore per il nemico non & accettato dal
mondo e cosi lungo i secoli il mondo ha perseguitato la vera chiesa”. E triste ammetterlo, ma Silvano lo sperimento nel
suo stesso monastero, benché egli mettesse in pratica cid di cui parlava e non potesse essere accusato d'ipocrisia. In
un’occasione, il motivo del disincanto fu la mancanza di discernimento nel predicatore. Scrive Silvano: “Il Signore dice:
Beati gli operatori di pace. E io pensai: ‘Dedichero una parte del mio tempo all’esichia, ma cerchero anche di portare la
pace tra gli uomini. Cosi andai a sedermi accanto a un fratello inquieto di mente, lo schimonaco ***, e conversando con
lui cercai di persuaderlo a vivere in pace con tutti e a perdonare tutti. Per un po’ di tempo mi sopporto, poi mi si rivoltd
contro con tale violenza che dovetti scappare dalla cella e riuscii a malapena a sfuggirgli. ... Allora compresi che
dobbiamo cercare la volonta di Dio ... € non inventarci ascesi di testa nostra” (Silvano dell’Athos, Nostalgia di Dio,
Qigajon 2011, p. 236). In un’altra occasione, Silvano fu accusato di slealta verso la chiesa russa perseguitata, quando
chiese di pregare per i nemici della chiesa. “Il nemico perseguita la santa Chiesa’, tu dici: ‘Devo forse amarlo?’. La mia
risposta & questa: la tua povera anima non ha ancora cominciato a conoscere Dio ... e quanto Egli desideri che tutti gli
uomini si pentano e siano salvati. Lo Spirito Santo ... insegna all’'anima ad amare i suoi nemici. L’'unico nostro pensiero
deve essere che tutti debbano essere salvati. L'anima si rattrista per i suoi nemici e prega per loro perché si sono
allontanati dalla verita e i loro volti si volgono verso I'inferno. Questo € I'amore per i nostri nemici.”

Cosi Silvano si rese conto che persino in una comunita monastica pud regnare l'inimicizia. “Pur vivendo in comunita,
molto spesso noi perdiamo la grazia, poiché non abbiamo imparato ad amare i nostri fratelli secondo il comandamento
del Signore. Se tuo fratello ti offende, e tu vai in collera, lo condanni o lo detesti, ti accorgerai che la grazia € fuggita da
te e la pace se n'é andata. Per avere pace nell’anima noi dobbiamo imparare ad amare chi ci ha offeso ... Non puo
esserci pace per I'anima se essa non prega il Signore con tutte le sue forze per il dono dell'lamore verso tutti gli uomini”.
“Chi non ama i suoi nemici non trovera mai pace, nemmeno se fosse posto in paradiso”.

Quando era ancora novizio, san Silvano ebbe la visione del Cristo; con tutto il suo essere sperimentd I'umile amore di
Cristo. Incomincio a pregare per il mondo intero come per se stesso. In questo stato I'anima non distingue tra amico e
nemico. “Se noi amiamo i nostri nemici, non ci sara posto nella nostra anima per I'orgoglio, poiché 'amore a somiglianza
di Cristo non mette nessuno sopra I'altro”. Quanto piu qualcuno vive nell’'ombra del male, tanto piu la persona colma di
grazia avra pieta di lui. Questo € il modo in cui I'amore divino si riflette nell’lanima umana. “Chi non ama i suoi nemici non
puo arrivare a conoscere il Signore e la dolcezza del suo Santo Spirito. Lo Spirito Santo ci insegna ad amare i nemici,
affinché I'anima ne abbia pieta come se fossero suoi figli”. “Quando I'anima placa la sua passione e diventa umile, il
Signore le dona la sua grazia, e allora essa prega per i nemici come per se stessa, e versa calde lacrime per il mondo
intero”.

“L'uomo che ama i suoi nemici presto arriva a conoscere il Signore nello Spirito Santo, ma della persona che non ama i
suoi nemici io non desidero scrivere. Eppure deve essere compatita, poiché vive tormentando se stessa e gli altri, e non
conoscera il Signore”. Cristo e gli apostoli insegnano che I'amore dei nostri fratelli € la prova per capire quanto reale e
quanto profondo sia il nostro amore per Dio. San Silvano mostra che la prova della nostra conoscenza della verita sta
nell’atteggiamento che abbiamo verso coloro che ci hanno offeso o sono spietati verso la chiesa. “Ci sono uomini che
desiderano la distruzione, il tormento dei loro nemici o dei nemici della chiesa nel fuoco dell'inferno. Pensano in questo

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1227-2014-beati-i-pacifici
https://www.monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1227-2014-beati-i-pacifici
https://www.monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1227-2014-beati-i-pacifici
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2014/IngressodiGeserusalemme_IconafineXVIsec_MuseodiLhabavsk_600.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2014/IngressodiGeserusalemme_IconafineXVIsec_MuseodiLhabavsk_600.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/ospitalita/convegni/convegni_spiritualita_ortodossa/2014_beati_i_pacifici/14_09_04_slideshow/14_09_04_CEISO_14_19.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/ospitalita/convegni/convegni_spiritualita_ortodossa/2014_beati_i_pacifici/14_09_04_slideshow/14_09_04_CEISO_14_19.jpg

modo, perché non hanno imparato I'amore divino”. Cosi, nella confusione dei raggruppamenti ecclesiastici e degli scismi,
I'amore dei nemici diventa anche un criterio ecclesiologico: la vera chiesa é la chiesa perseguitata che prega per i propri
nemici, e non quanti con falso zelo, “non secondo una retta conoscenza” (Rm 10,2), organizzano rivolte e persino guerre
contro i nemici della verita. La conoscenza di Dio viene dall’amore dei nemici e conduce allamore dei nemici: i due
aspetti sono inseparabili. San Silvano afferma che affidarsi alla provvidenza di Dio & il modo per custodire un’inviolabile
pace dentro di sé. In realta, la pace interiore € l'unica pace inviolabile e da essa deriva la pace esteriore. | pensieri
determinano la vita. Al tempo stesso, San Silvano mostra che qualunque siano le circostanze esterne, la pace interiore &
preservata se noi “ci attacchiamo alla volonta di Dio”. “Se un uomo mormora contro il suo destino, ripetendo che ‘questo
non é giusto’, ‘questo € male’, non conoscera mai la pace nella sua anima, anche se digiuna e trascorre molto tempo in
preghiera”. Non si tratta di fatalismo, poiché come afferma san Giovanni Crisostomo, “la rassegnazione non é fede”. Né
si tratta di un distacco quietista o analogo a quello dello yoga. San Silvano ci ricorda continuamente che la nostra lotta
spirituale e piu dura di ogni battaglia fisica. Silvano ha impegnato la sua preghiera, perché avvenissero dei cambiamenti:
per il riscatto dei prigionieri, per il risanamento dei malati, per la salvezza dall'inferno. La preghiera segna la differenza
tra il fatalismo e la fede. Ma come afferma Silvano, non € semplicemente la quantita di preghiera che conta. “Anche se
un uomo prega molto, e digiuna, ma non ha amore per i suoi nemici, non conoscera pace nell’'anima. lo non sarei
nemmeno capace di scrivere di queste cose, se lo Spirito Santo non mi avesse insegnato ad amare”.

San Silvano spesso ripete il legame tra pace, I'amore del nemico e I'umilta. “Dove c’é orgoglio non ci pud essere grazia,
e se noi perdiamo la grazia perderemo al tempo stesso sia I'amore di Dio sia la confidenza nella preghiera. L'anima &
allora tormentata da pensieri cattivi e non comprende che deve umiliarsi e amare i suoi hemici, poiché non c’é nessun
altro modo di essere graditi a Dio”. “L’anima del’'uomo umile & come il mare. Se getti un sasso nel mare, per un
momento turbera la superficie e poi scendera nel fondo. Cosi le afflizioni scompaiono in fondo al cuore dell’'uomo umile,
poiché la forza del Signore € con lui”. San Silvano comprese piu chiaramente il potere dell’auto-abbassamento dopo che
il Signore gli insegno a “tenere la sua mente all'inferno senza disperare”. Quando Silvano ricevette questa parola dal
Signore, provo pace e sollievo (spesso egli dice “il riposo”) nella sua anima. Gli umili non sono turbati se sono trattati
male: né possono essere posti pit in basso di quanto essi stessi ritengano di essere. Ancora una volta, questo grado di
auto-abbassamento & un alimento solido, non adatto ai lattanti.

Ma in tutti i gradi di ascesi, “se uno tra di voi ha perduto la grazia e le cose gli diventano difficili, se si pente il Signore gl
dara la sua pace. Se un popolo 0 una nazione sono nelle avversita, tutti devono pentirsi e allora il Signore ristabilira ogni
cosa”. “O Signore, manda a noi il dono dello Spirito santo, affinché percepiamo la tua gloria, e viviamo sulla terra nella
pace e nellamore. E fa che non ci siano né malvagita né guerre né nemici, ma che solo I'amore regni: allora non ci sara
pit bisogno di eserciti, né di prigioni, e la vita sara facile per ognuno sulla terra”. Questo € forse il punto piu esplicito in
cui Silvano suggerisca una via d’uscita dai conflitti militari. La sua soluzione non si pone sul piano terreno o psicologico,
anche se implica conseguenze a ogni livello. Silvano era fermamente convinto che la soluzione al male era la custodia
dei comandamenti di Cristo. Da giovane aveva compiuto il servizio militare e come monaco non si occupo mai di politica.

L'amore del nemico non € naturale per 'uomo decaduto; € un dono della grazia, e la grazia &€ accresciuta quando noi
benediciamo coloro che ci maledicono. “La grazia di Dio non abita nelluomo che non ama i suoi nemici ... Oh Signore,
come tu stesso hai pregato per i tuoi nemici, cosi insegna anche a noi, nel tuo spirito Santo, ad amare i nostri nemici”.

Noi tutti possiamo cominciare a praticare questo amore. “Se tu hon puoi amare, allora almeno non insultare o maledire i
tuoi nemici, e le cose gia andranno meglio; ma se un uomo maledice e fa del male ai suoi nemici, € chiaro che uno
spirito cattivo vive in lui, e se non si pente, quando muore andra nel luogo dove abitano gli spiriti cattivi. Che il Signore
preservi ogni anima una tale sciagura!”.

“T'imploro, mettiti alla prova. Quando un uomo t'insulta o disonora la tua persona, se prende cid che € tuo, o perseguita
la chiesa, prega il Signore dicendo: ‘O Signore ... abbi pieta dei tuoi servi, e volgi i loro cuori al pentimento’, e allora tu
avrai coscienza della grazia nella tua anima. Per cominciare, costringi il tuo cuore ad amare i nemici, e il Signore,
vedendo la tua buona volonta, ti aiutera in ogni cosa, e I'esperienza stessa dimostrera la via. Ma 'uomo che pensa con
malizia male dei suoi nemici, non ha in sé I'amore di Dio, e non conosce Dio ... Quando sei in grado amare i tuoi nemici,
sappi che una grande misura della grazia di Dio abita in te, benché io non dica ancora grazia perfetta ma sufficiente per
essere salvato”.

“Il Signore ci ha chiesto di amare i nostri nemici, e 'uomo che ama i suoi nemici € come il Signore. Ma noi possiamo
amare i nostri nemici soltanto per la grazia dello spirito Santo, e cosi non appena qualcuno ci insulta, preghiamo Dio per
lui, e allora persevereremo nella pace dellanima e nella grazia di Dio”. Questo “ma” meriterebbe un approfondimento
che non abbiamo il tempo di svolgere qui: non & possibile osservare il comandamento dell’lamore senza Cristo; obbedire
€ amare.

Noi siamo chiamati a imitare Cristo. “Cristo ha pregato per coloro che lo stavano crocifiggerlo: Padre perdona loro perché
non sanno quello che fanno (Lc 23,34). Se noi vogliamo custodire la grazia, dobbiamo pregare per i nostri nemici”. Se
gualcuno é capace di pregare per il suo offensore e lo fa entrare nel suo cuore, nessun altro potrebbe esserne escluso.
Cosi I'amore per il proprio nemico implica I'amore universale. San Silvano impieg0 decenni a pregare piangendo per tutti
gli uomini come per se stesso, mostrando che colui che raggiunge la misura della pienezza dell'eta di Cristo ama con |l
suo immutabile amore.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2



