Conclusioni

Stampa

Stampa
6 settembre 2024

di Lisa Cremaschi

Siamo giunti alla conclusione di questo XXX Convegno ecumenico internazionale di spiritualita ortodossa che abbiamo
voluto dedicare a Basilio di Cesarea, un padre della chiesa che & particolarmente caro a noi sorelle e fratelli della
Comunita di Bose perché lo riconosciamo tra gli ispiratori della fondazione della nostra comunita. Certamente € una delle
figure piu importanti della storia del cristianesimo antico.

XXX Convegno ecumenico internazionale di spiritualita ortodossa
BASILIO IL GRANDE, MAESTRO DI VITA CRISTIANA

30° International Ecumenical Conference on Orthodox Spirituality
BASIL THE GREAT, TEACHER OF CHRISTIAN LIFE

Monastero di Bose, 3-6 september 2024
in collaboration with the Orthodox Churches

Follow us r)

6 settembre 2024
di Lisa Cremaschi

Siamo giunti alla conclusione di questo XXX Convegno ecumenico internazionale di spiritualitd ortodossa che abbiamo
voluto dedicare a Basilio di Cesarea, un padre della chiesa che € particolarmente caro a noi sorelle e fratelli della
Comunita di Bose perché lo riconosciamo tra gli ispiratori della fondazione della nostra comunita. Certamente € una delle
figure piu importanti della storia del cristianesimo antico.

In questi giorni, dopo aver presentato l'itinerario biografico all'interno del contesto storico ed ecclesiale, i lavori del
convegno si sono focalizzati in particolare sul suo insegnamento spirituale, sul suo impegno ecclesiale che I'ha visto
coinvolto in particolare nella ricerca della comunione fra le chiese e sulla sua attivita in ambito sociale, che lo ha posto a
diretto confronto con le autorita politiche. Quale é I'eredita che Basilio lascia a noi oggi? Quali ispirazioni possiamo trarre
dai suoi insegnamenti noi cristiani che viviamo tanti secoli dopo di lui, in condizioni sociali ed ecclesiali indubbiamente
molto diverse? Ripercorriamo brevemente il cammino di queste nostre giornate di intenso studio e confronto tra cristiani
proveniente da chiese diverse.

La sua nutritissima corrispondenza, le testimonianze dell’amico Gregorio di Nazianzo, del fratello Gregorio, in particolare,
ci permettono di conoscere la figura di Basilio piu di quanto non accada per qualsiasi altro padre della chiesa antica, ci
ha ricordato John Behr. A differenza di Atanasio, che trascorse meta della sua vita in esilio in un tempo in cui la chiesa
era perseguitata, Basilio vive in un momento cruciale della storia: non & piu la stagione dei martiri, i cristiani non sono piu
apertamente perseguitati, sono tollerati (a condizione che si adeguino al volere dei dominanti di turno). Tutto cid non
poteva non interrogare i cristiani che si trovavano a vivere in tali mutate condizioni storiche, per lo meno quelli che
volevano vivere realmente il vangelo senza compromessi.

Sono domande che anche Basilio si pone, fin dalla giovinezza. Ce ne danno testimonianza i suoi familiari e i suoi amici,
anche se dobbiamo tener conto della somma di mediazioni che ci distanziano da lui e dalla sua epoca e dei particolari
generi letterari utilizzati da chi ce ne parla, come giustamente ci ha fatto notare suor Chiara Curzel. Il fratello Gregorio

" oou

parla di Basilio come di un “padre”, “grande tra i santi” (Nisseno, Vita di Macrina 14), 'amico Gregorio di Nazianzo lo
definisce “occhio del mondo”, “squillo di tromba” (L. 46), ma non tace sugli aspetti “spigolosi” del suo carattere. Dopo un
tempo idilliaco di profonda amicizia e consonanza, Gregorio si sentira “tradito” dall’amico Basilio (Or 43,20,229-230) che
lo lascia solo ad Atene per inseguire i suoi progetti. Tradito, ingannato, sfruttato, come nel momento in cui Basilio gli fa

credere di essere gravemente ammalato per indurlo a raggiungere Cesarea per appoggiare la sua elezione a vescovo o

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4


https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//https://www.facebook.com/CEISO.bose/
https://www.monasterodibose.it//https://www.facebook.com/CEISO.bose/
https://www.monasterodibose.it//https://www.facebook.com/CEISO.bose/

come quando, a sua insaputa, Gregorio sara nominato vescovo di un paesino sperduto, in cui avrebbe potuto entrare
soltanto con la forza; Gregorio amareggiato scrivera a Basilio: “Avremo questo solo vantaggio dalla tua amicizia: non
credere agli amici” (L. 48,10). Incomprensioni, delusioni reciproche sono soltanto un aspetto di quella profonda relazione
di amicizia e di comunione fraterna dietro al Signore. Basilio, uomo indubbiamente dalle grandi doti, lascia che il suo
carattere forte, autoritario, talora poco rispettoso di chi & gli & vicino — perché non nomina mai la sorella Macrina che
secondo il fratello Gregorio svolse un ruolo cosi importante nelle sue scelte di vita? (Vita di Macrina 6), perché usa amici
e conoscenti per i suoi disegni, per quanto santi, senza alcun rispetto per le loro persone?— nonostante tutto, Basilio
lascia che questo suo carattere sia plasmato e lavorato dalla Parola di Dio e dalla correzione di quanti lo amano. Sara
Gregorio a convincerlo a cercare la pace con il vescovo di Cesarea deponendo la sua irritazione e I'orgoglio ferito.

Ma come interpretare la sua eredita spirituale? Questione complessa che ha suscitato in passato e ancor oggi dibattiti e
interpretazioni divergenti.

Chi e l'autore di quella raccolta di Domande — Risposte a cui per semplicita si dara il nome di Regole e che insieme ad
altri scritti compongono il cosiddetto Asceticon di Basilio? Gia nel v secolo lo storico della chiesa Sozomeno riporta
I'opinione, ripresa da Arnaud Perrot nella sua tesi del 2016, che in realta I’Asceticon sia opera di Eustazio di Sebaste (
HE 111,14, PG 67,1077c-1080A). Del resto I'intera famiglia di Basilio ammirava Eustazio e ne seguiva gli insegnamenti
spirituali. E Basilio, anche quando si trovera costretto a sconfessare quello che riteneva il suo maestro, a motivo delle
sue deviazioni dottrinali, confessera di essergli debitore (cf. L. 223). Pur ammettendo la paternita basiliana delle
Domande-Risposte, sulla scia dei grandi studiosi di Basilio, si pud parlare di “monachesimo” a proposito delle

comunita della Cappadocia? Come interpretare il progetto di vita che le Domande-Risposte propongono? Non troviamo
mai in questi testi il termine monaco, o I'aggettivo “monastico” (se non una volta in senso negativo nella Rl 3: “Chi non sa
che l'uvomo e un animale mite e non solitario, monastikos); come ha detto e scritto padre Jean Gribomont, grande amico

della Comunita di Bose: “Vi € qualcosa di abusivo a dissertare sulla teologia basiliana della vita monastica” (Théologie de
la vie monastique, p. 99). La sola regola per I'Asceticon € la Scrittura; & preferibile parlare di “vita secondo I'evangelo”.

Forse Basilio rivitalizza semplicemente il termine neotestamentario adelphotés, “fraternita” (cf. 1Pt 2,17; 5,9) che nel

corso del tempo era stato soggetto a usura fino a subire nel iii secolo una forte limitazione semantica in base alla quale
“fratello” veniva a indicare non piu il semplice cristiano, ma I'ecclesiastico, il presbitero. Basilio rivitalizza il termine, lo
rifonda biblicamente, lo applica al cristiano. Da parte mia, eviterei di parlare di “radicalismo” cristiano in Basilio; il vangelo
¢ di per sé radicale, non ¢’ una modalita piu radicale o un’altra meno radicale di viverlo. E comunque “follia”, la follia
della croce (cf. 1Cor 1,18.21.23).

E problematico del resto ricostruire la genesi dell’Asceticon basiliano, come ha evidenziato Benoit Gain, e bisogna
guardarsi dalla pretesa di individuare troppo presto nella vita di Basilio le linee di forza della sua dottrina spirituale. Il suo
cammino e risultato dellinfluenza del contesto familiare che, com’e noto, tramite Gregorio il Taumaturgo risentiva
dell'influenza di Origene e della sua spiritualita; ma, ancora, Basilio € segnato dagli studi, dai viaggi, dal tempo trascorso
ad Annisa nel Ponto con Gregorio e a fianco della sorella Macrina e della madre Emmelia. Non solo: il suo progetto di
vita comunitaria nasce in un contesto ecclesiale ben preciso: Basilio “impara” dagli armeni, “impara” da Eustazio, impara
da altri vescovi che prima di lui avevano aperto case di accoglienza per i poveri e i bisognosi.

Una seconda tappa del nostro convegno si & soffermata sui fondamenti della vita cristiana nelle comunita della
Cappadocia. L'obbedienza alla parola nasce da un impulso interno all’essere umano, “la vita di umanizzazione é vita di
deificazione”, ci ha ricordato il vescovo Irenei di Londra. Il seme della Parola insito nel cuore dell’essere umano cresce
alla “scuola dei comandamenti”. Le nostre chiese sono ancora “scuole dei comandamenti"? Il fine della vocazione
cristiana, ci ha ricordato Norman Russell, riprendendo I'omelia di Basilio sul salmo 48 & “il nostro ritorno alla somiglianza
con Dio” (Om. sul salmo 48,1). Dopo che il battesimo ci ha liberati dal’'uomo vecchio “come il ferro immerso nel fuoco” (
Il battesimo 1541B), il cristiano diventa malleabile, si lascia lavorare dallo Spirito, un lavoro che ha inizio in questa vita,
Su questa terra, e che si compira nel Regno, ma gia ora la luce divina si riflette su uomini e donne di Dio che hanno
acconsentito all’opera dello Spirito, hanno collaborato, e lasciano trasparire un raggio di luce per la gioia e la
consolazione dei fratelli e delle sorelle.

P. Agapie Corbu ci ha descritto gli elementi fondamentali per vivere alla presenza del Signore: non-distrazione, memoria
incessante, rendimento di grazie, elementi che hanno caratterizzato la vita di Basilio negli anni di giovinezza, prima
ancora di ricevere il battesimo, negli anni in cui ha vissuto la vita comune ad Annisa, nell'ultima fase della sua vita,
guando ha esercitato il ministero episcopale a Cesarea di Cappadocia. Il primo stadio & caratterizzato dalla vigilanza e
dalla conoscenza di sé: “Invece di figurarti cido che non esiste, cerca di trarre profitto da cid che esiste”, ammonisce nell’
Omelia Veglia su di te (c. 5); e invita a conoscere se stessi e a imparare ad aderire alla realta. Per caratterizzare la
seconda fase — qualla ascetica - p. Agapie ha citato le Costituzioni ascetiche, opera di Basilio stesso o forse redatte nel
solco della tradizione basiliana; attraverso la meditazione o anche la memorizzazione delle Scritture, il cristiano giunge a
fare del proprio corpo “il suo monastero naturale” o, come scrive nella Lettera 2, giunge ad avere Dio stabilmente nella
mente. Solo allora diventiamo “tempio dello Spirito, quando la mente & saldamente inchiodata a Lui” (L. 2). | frutti della
vigilanza, la non-distrazione, I'incessante memoria di Dio hanno una ricaduta sulla comunita in cui si vive, su tutta la
chiesa — si tratta del terzo stadio sottolineato da p. Agapie- ; sono frutti comunione, di sinergia con lo Spirito per
contrastare le passioni, soprattutto I'amore per il potere, che é causa di divisione.

L'archimandrita Filaret ci ha riproposto la questione del rapporto tra solitudine e comunita. Sappiamo bene, soprattutto
noi che viviamo la vita monastica cenobitica, che non c'é vita comunitaria senza la dimensione della solitudine. Se

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4



Basilio nella famosissima Regola lunga 7 denuncia gli inconvenienti della vita solitaria, si erge in realta contro una forma
di eremitismo estremo (“non ha di mira eremiti concreti”, annota Filaret). Se & vero che il fine della vita comunitaria &
moltiplicare I'amore che & deposto come germe in noi fin dal nostro concepimento, la Regola lunga 6 riporta un elogio
della vita “in disparte”. “Chi non sa che I'essere umano & mite e socievole e non solitario (monastikén)”, afferma la
Regola lunga 3,1. Del resto, come gia aveva ricordato pere Michel van Parys in un convegno qui a Bose dedicato al
tema Comunione e solitudine (Bose 8-10 settembre 2010), Gregorio di Nazianzo nel panegirico del suo amico menziona
degli eremi vicino alle case dei cenobiti costruite da Basilio (Or. 43,52, pp. 1085-1087).

Madre Philotei ci ha delineato quelli che dovrebbero essere i caratteri propri di chi svolge il ministero di presiedere a una
comunita: mitezza dei modi, umilta, misericordia, capacita di discernimento, vigilanza - per essere veramente “occhio”
del corpo comunitario pronto a richiamare all'obbedienza alla Parola di Dio; ma soprattutto il priore (la priora) deve
diventare un esempio luminoso, testimonianza della presenza di Cristo, che insegna piu con la sua vita che con le
parole. Non & un maestro o un direttore spirituale, ma un padre, una madre che genera alla vita in Cristo.

La comunita vive nel mondo, in questo mondo, in un preciso contesto storico e sociale. Basilio ricorre alla parola
(pensiamo alle omelie indirizzate ai ricchi) e a gesti concreti nei confronti degli ultimi del suo tempo: malati, orfani, poveri.
Di questo ci ha parlato suor Marie Ricard. Basilio non teme di imparare da altri che gia avevano organizzato nelle loro
chiese ospizi per i poveri. Lui stesso, ci racconta Gregorio di Nazianzo, si cinse di un grembiule e si mise a distribuire la
minestra ai poveri. Ma il servizio sociale, se cosi lo possiamo chiamare, non impedisce di vivere nel ricordo di Dio,
nell’obbedienza alla Parola, nella condivisione di ogni bene materiale e spirituale con i fratelli e le sorelle. La vita comune
non & solo un mezzo per poter “fare di piu”, servire di piu; la vita comune € in se stessa segno, segno della comunione
che vi € in Dio, dono che certamente deve ancora manifestarsi in pienezza, ma realta che ci precede.

Di fronte alle autorita di questo mondo, ci ha mostrato padre Nicu Dumitra?cu, Basilio vive la liberta di chi non ha niente
da perdere perché gia ha lasciato tutto per seguire il Signore. Non si lascia intimorire dal potere umano perché vive nel
timore di Dio e sotto la guida dello Spirito trova il coraggio della parresia, di una parola vera, autentica, franca.

Padre Amphilochios si € soffermato sul tema dell’'unita e della comunione tra le chiese, chiedendosi “come puo I'attivita
ecumenica di Basilio il Grande illuminare il problema della divisione e il cammino verso l'unitd e la piena comunione
eucaristica”, e a questo proposito ha individuato nell’opera di Basilio alcuni presupposti per ritrovare I'unita tra cristiani. Al
primo posto ha ricordato I'accordo nella fede ortodossa, raggiunto talora anche tramite la pratica della cosiddetta

oikonomia, ovvero quellattitudine conciliante, quella possibilita di venirsi incontro nella formulazione della fede quando
cid non compromette la sostanza del dogma, allo scopo di garantire e assicurare I'unita; mi sembrano significative a
guesto proposito alcuni passi delle Lettere, come la 113: “L’unita potrebbe essere raggiunta se solo noi fossimo disposti
ad adattarci alla condizione dei piu deboli in tutto cid per cui non corriamo alcun rischio per le nostre anime”, o anche la
92: “Alcuni hanno addirittura escogitato una sedicente difesa dell'ortodossia come arma da guerra contro gli altri,
nascondendo i propri odi e fingendo di lottare per amore della pieta!”. Un secondo presupposto & costituito poi dalla
sinodalita (o collegialita) come strumento per risolvere le situazioni di divisione e costruire un consenso, sia tra i vescovi
delle varie chiese locali, sia all'interno di ogni chiesa locale tra i vari membri del corpo ecclesiale, chiamati a recepire e
confermare le decisioni assunte dai vescovi nell’esercizio delle loro funzioni. Infine, come terzo presupposto per l'unita,
raccomandato e praticato da Basilio, & stato ricordato il dialogo della carita, cioe gli incontri personali, le visite alle altre
chiese. A questo proposito vorrei ricordare la Lettera 266 a Pietro vescovo di Alessandria, che non € stata citata ma che
mi sembra estremamente significativa: “Se ti sembra bene, lasciamo stare il passato e diamo un inizio pacifico al futuro.
Tutti infatti abbiamo bisogno gli uni degli altri secondo la comunione dei membri, soprattutto ora che le chiese d'oriente
hanno gli occhi fissi su di voi: prenderanno occasione dalla vostra concordia per fortificarsi e consolidarsi, ma se si
accorgeranno che vi sospettate gli uni gli altri in qualcosa perderanno vigore e si scoraggeranno,,,”.

La relazione finale del vescovo Maxim ha cercato di delineare I'apporto di Basilio per i cristiani di oggi.

Ma in quasi tutte le relazioni che abbiamo ascoltato c’é sempre stata un’apertura a cio che viviamo o che potremmo
vivere noi cristiani in questo nostro tempo. L'obbedienza alla Parola, I'imitazione di Cristo e la vita nello Spirito, la
custodia del ricordo di Dio e la vigilanza sono tutti elementi della vita spirituale per ogni credente in ogni situazione e in
ogni tempo. Ma anche sul servizio di chi presiede madre Philotei ci ha rinviato ad esempi di padri e madre spirituali piu
vicini a noi nel tempo o addirittura contemporanei; e suor Marie Ricard, proprio contestualizzando I'attivita di servizio dei
poveri di Basilio in un’epoca e in un contesto ben preciso, ci ha indirettamente sollecitato a chiederci chi sono i poveri
oggi nel contesto in cui viviamo, e soprattutto, ci ha ricordato che il segno primo dell’lamore di Dio che possiamo
manifestare al mondo & proprio 'amore all'interno della vita comune. Inutile dire quanto sia attuale parlare dell'impegno
per I'unitd e la comunione tra le chiese in Basilio e quanto siano attuali le sue indicazioni. Forse il fatto stesso che
cristiani appartenenti a confessioni diverse abbiano vissuto insieme in questi giorni, condividendo la preghiera, I'ascolto,
il confronto, € segno che dell'interesse per questo tema.

E anche i lavori di gruppi che si sono concentrati su temi diversi hanno permesso un dialogo e un’attualizzazione di
guanto abbiamo potuto ascoltare.

Vorrei concludere ricordando il titolo che abbiamo voluto dare a questo nostro convegno. “Basilio il Grande, maestro di
vita cristiana”. Perché Basilio & stato definito “il Grande”? Per i suoi scritti teologici? Per la saldezza che ha mostrato
nell'esercitare il suo ministero episcopale? Per le numerose comunita che ha guidato con sapienza? Per gli innumerevoli
rapporti che ha intrattenuto con le chiese? Forse anche per questo, ma in realta, credo che Basilio sia grande perché si &
fatto piccolo dinanzi alla Parola, perché si & lasciato lavorare dalla Parola, perché ha vissuto “il proprio del cristiano:
la fede operante mediante I'amore

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4



(Gal 5,6).

Basilio & stato un uomo di comunione, nonostante le asprezze di un carattere non facile, nonostante una forte
propensione all'autoritarismo ...; anche laddove ha rasentato la rottura con gli amici piu cari, ha saputo andare oltre i
malintesi, le frizioni, le opposizioni di temperamenti profondamente diversi per cercare sempre cido che unisce, perché
'amore, l'amicizia, la fraternita, la comunione trionfassero sempre su ogni tentazione di lacerazione, di divisione, di
opposizione.

“Ti prego, scaccia dal tuo animo la convinzione di non aver bisogno della comunione con alcun altro. Non € infatti degno
di chi cammina secondo carita né di chi compie il comando del Signore separarsi dalla comunione con i fratelli” (L. 65,
Lettres |, p. 156)

Queste parole indirizzate ad Atarbio, vescovo di Neo-Cesarea nel Ponto, esprimono la convinzione profonda che ha
caratterizzato la sua vita di Basilio. Consapevole che la sympnoia, il “respiro all'unisono” e richiesto dal vangelo, ha
cercato con ogni mezzo di lavorare per la pace: la pace con il vescovo di Cesarea, Dianio, che per motivi di gelosia
'aveva costretto a lasciare la citta; con Eustazio, I'antico maestro sedotto dall'eresia; con i vescovi suffraganei della
Cappadaocia; con le chiese dell'Asia minore; con le chiese di occidente ... Ha cercato la comunione e la pace, senza facili
illusioni, aderendo alla realta e alla verita. Di risultati non ne vedra nella vita terrena; se il chicco di grano caduto in terra
non muore, rimane solo; se invece muore, produce molto frutto (Gv 12,24). Basilio € un chicco di grano che deve marcire
sotto terra, e sotto terra devono marcire anche la sua fatica, il suo impegno ... Ogni tanto, a tratti nel corso della storia,
Dio ha concesso di vedere momenti di comunione vera tra i cristiani, qua e la nella chiesa, primizia anticipazione di
quella pace e di quella comunione piena che ci saranno soltanto nel regno quando si compira la preghiera di Cristo:
La gloria che tu hai dato a me, io I'no data a loro, affinché siano come noi una cosa sola. lo in loro e tu in me, perché

siano perfetti nell'unita (Gv 17,22-23).

“Discepolo del Pacifico”, lo definird Gregorio nell’elogio funebre. E credo di esprimere il desiderio di tutti noi al termine di
questi giorni: che possiamo i qualche modo appropriarci dell’eredita spirituale di Basilio, farla nostra, imparare anche a
noi lasciarci plasmare dalla Parola, fino a diventare discepoli del Pacifico, del Signore Gesu “mite e umile di cuore” (Mt
11,29).

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4



