Conclusioni

Stampa
Stampa
Conclusions - Antony the Great 2025
5th september 2025
du pére Michel van Parys
Nous arrivons a la conclusion de notre 31e Colloque de spiritualité orthodoxe, consacré cette année au ‘Pére des
moines’ d’Orient et d’Occident, saint Antoine le Grand.

Les relatrices et relateurs, qui méritent toute notre gratitude, nous ont présenté le contexte ecclésial et humain dans
lequel la longue vie de saint Antoine s'est déroulée (250/251-356), les principales sources littéraires ensuite qui nous
permettent de connaitre sa conversion ascétique comme ses combats contre le Malin et sa doctrine spirituelle, I'héritage
enfin qu'il laisse aujourd’hui aux moines et moniales, a savoir leur vocation a servir Dieu, les Eglises et 'humanité. Il
s'agit en quelque sorte d'un triptyque, dont le panneau central serait 'exemple et la doctrine monastiques de saint
Antoine relatés par les sources littéraires.

1. Le contexte ecclésial et humain

«Antoine est un personnage que I'histoire a du mal a cerner. Tant de problémes se sont accumulés dans la recherche sur
lui comme acteur concret et comme auteur de lettres, qu'il semble tout naturel qu’'une ombre de doute s'étende sur les
témoignages les plus anciens relatifs a sa vie et aux textes qui lui sont attribués», nous a dit en ouverture de sa
conférence Alberto Camplani. Est-ce que I'Antoine de la Vie écrite par saint Athanase d'Alexandrie, chef d'ceuvre et
prototype de I'hagiographie monastique, ne refleterait pas plutét la figure du moine ermite selon le cceur de I'évéque,
conforme a l'idéal hiérarchique soucieux d’intégrer son charisme, face au schisme mélécien, au service de l'unité de
'Eglise? Que dire du corpus de sept Lettres adressées par s. Antoine a des colonies ou communautés monastiques? Si
on admet leur authenticité, et je suis personnellement enclin a le faire, elles nous font découvrir la plus ancienne et
fascinante vision d’'une théologie monastique, en parallele a celle des milieux pacémiens. Autant dire que notre saint,
directement ou indirectement, a été confronté, comme l'atteste aussi la Vie, aux courants gnostiques, philosophiques,
manichéens et ascétiques florissants dans I'Egypte de son époque. Une ambiance particuliere donc: Antoine, comme
son compatriote le philosophe néo-platonicien Plotin, avait honte d’'avoir un corps, selon Athanase... Est-ce que les
enseignements et les débats de I'école catéchétique d’Alexandrie (le didaskaleion) ont influencé le jeune ascete? Voila
quelques questions que I'approche historique pose et qui nous permettent de mieux situer le saint moine dans son milieu
humain et ecclésial copte.

Nous avons eu un guide sdr pour notre visite archéologique de I'Egypte dans la seconde moitié du 3e siécle dans la
personne d’Ewa Wipszycka. La visite nhous a valu quelques surprises... Koma, le lieu de naissance d’Antoine, n’était pas
un village quelconque de Moyenne-Egypte, mais une petite ville. Sa famille était aisée, sinon trés aisée, propriétaire de
plus de 80 hectares de terres fertiles. Le futur ascéte a recu une bonne éducation et probablement quelques rudiments
de grec. Mais le tombeau dans lequel il s’est retiré selon s. Athanase est introuvable. Il fait donc partie de la mise en
scéne athanasienne du combat a mort d’Antoine avec le diable et ses complices, mise en scene tres différente de la
sobriété du méme combat tel que le décrit la Lettre IV. La forteresse dans laquelle Antoine vécut pendant 20 ans une
solitude radicale, I'option du grand ou profond désert, est par contre parfaitement identifiable. Ses amis I'en arrachent en
305. Antoine a 55 ans. Il s'établit prés de Pispir, la montagne extérieure, solitude relative proche du Nil. A la recherche
d’'une solitude plus totale Antoine trouve refuge dans l'oasis de Wadi Araba & 45 kilometres de la Mer Rouge (la
montagne intérieure). Les 50 derniéres années de sa vie néanmoins le saint se rend a intervalles réguliers a Pispir pour
y rencontrer laics et moines, et par deux fois méme a Alexandrie (311 et 337).

2. Lafigure de s. Antoine d’apres les principales sources littéraires

Nous disposons de trois sources principales, que je présenterai par ordre chronologique : les Lettres, la Vita écrite par s.
Athanase, les Apophtegmes. Nous en avons pris conscience : les sources divergent et convergent. Elles divergent
partiellement lorsque nous posons la question de leur véracité factuelle historique ; elles convergent dans les
enseignements du Pére des moines touchant les essentiels de la vie chrétienne et monastique : I'obéissance a la Parole
de Dieu, le discernement des esprits et I'expérience vécue du combat victorieux contre le Malin. C'est la ce que les
traditions monastiques d'Orient et d’'Occident ont regu et recoivent du charisme de s. Antoine.

Les Lettres

Un corpus de 7 Lettres attribuées a s. Antoine nous est parvenu, non pas en copte, ni méme en sa traduction grecque,
attestée dés 392 par s. Jérdbme, mais grace a plusieurs versions anciennes faites sur le grec. Certains mettent en doute
leur authenticité. Un argument important en faveur de leur authenticité antonienne est la version arabe faite directement
sur le texte copte perdu. Le texte arabe fait partie d’un corpus plus ample de 20 lettres, incluant des lettres d’Ammonas,

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4


https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&view=article&id=16685&catid=1688&lang=en-GB
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&view=article&id=16685&catid=1688&lang=en-GB

disciple d’Antoine. La version arabe a manifestement édulcoré les passages les plus ‘ésotériques’, mais elle fait lire le 17
janvier, jour de la féte du saint, la 8e lettre, dans laquelle selon elle la doctrine spirituelle du Pére des moines est
résumée. La réception continue par la tradition monastique copte des Lettres depuis I'’Antiquité jusqu’a nos jours me
semble un argument fort en faveur de leur authenticité substantielle.

Dans un livre posthume (2004) mon vénéré maitre Antoine Guillaumont avait intitulé sa vision d’Evagre Un Philosophe

au désert. Evagre le Pontique . Samuel Rubenson nous a rappelé ce titre provocateur en donnant comme titre a sa

propre conférence: «Le premier théologien du désert : les Lettres d’Antoine et la naissance d'une théologie monastique en
Egypte». Son exposé dense nous a proposé a grands traits la doctrine théologique du ‘Pére des moines’. Nous lui

savons gré de ces pages précieuses qui nous ouvrent l'intelligence d'une pensée difficile. Il nous a rappelé sa

découverte des Lettres en arabe au monastére de St Macaire de Scété en 1980. Depuis lors Rubenson nous a offert

I'étude de référence incontournable sur les Lettres (1990/1995). La synthése qu'il nous as offerte ouvre la voie aux

futures recherches. Est-ce que I'Antoine des Lettres est le méme que I"illettré’ mais ‘enseigné de Dieu’ de la Vie? Est-ce

gu’Evagre est un authentique héritier, comme il le lui-méme revendique, de la théologie d’Antoine?

Nous arrivons, au centre du panneau central de notre triptyque, au document capital: la Vie écrite par s. Athanase
d’Alexandrie, trés peu de temps aprés la mort de notre saint.

Le grand théologien libéral Adolf von Harnack avait jadis qualifié la Vie de «livre le plus délétére jamais écrit». Plus
justement saint Grégoire de Nazianze dans une homélie prononcée a Constantinople (oratio 21, 5) en 379 ou 380 avait
déclaré: «lui-méme (Athanase) écrivit la vie du divin Antoine en guise de régle monastique, a la maniére d’'un récit».
Athanase lui-méme exprime clairement son intention: «La vie d’Antoine est pour les moines un modéle excellent» Yie 1,
3).

Andrew Cain nous a présenté le status quaestionis des études sur la Vie : «L’auteur, les sources, les destinataires et le
but de la Vie d’Antoine». Parmi les savants un certain consensus est atteint. Alors que dans le passé la Vie a été

considérée comme la source principale de la figure d’Antoine, les études des dernieres décennies ont établi que la Vie

reflete aussi et d’abord les intéréts ecclésiastiques, théologiques et ascétiques de I'archevéque d’Alexandrie. Est-ce a

dire qu’elle est dépourvue de valeur historique? Certes non! Mais Athanase, cing fois exilé, méne le combat sur plusieurs

fronts : la défense doctrinale de I'homoousios du Concile de Nicée, la réduction du schisme mélécien et de son

monachisme, l'intégration ecclésiale d’'un mouvement ascétique citadin et campagnard protéiforme, I'extirpation de

lidolatrie de souche égyptienne ou hellénistique, le manichéisme, la défense de la Croix contre le mépris des

philosophes paiens...

Daniel Lemeni a analysé le long discours qu’Athanase met sur les lévres de s. Antoine quand il quitte la forteresse ou il a
vécu pendant 20 ans, au moment de son épiphanie comme ‘Pére des moines’ (Vie 88 16-43). Il enseigne ce qu'il a
appris d’expérience au sujet de I'ascése du corps et de I'ame, par le combat spirituel jusqu’aux extrémes limites de ses
forces physiques et psychiques. Son discernement spirituel ne se limite pas uniguement a la reconnaissance des esprits
ennemis, il enseigne aussi comment les combattre. Nous sommes presque tous ici ignares du combat du ‘désert
profond’. Lemeni le cerne bien : «Le désert illustre le concept de la metanoia fondée sur la discipline ascétique et le
combat spirituel. Vivre dans ce désert signifie réévaluer sa vie, parce que le désert est le lieu du changement intérieur, et
pas de la paix extérieure. Le désert est le lieu de la rencontre fondamentale et pas de la fuite facile. Il est le lieu du
repentir...». J'ai personnellement eu le privilege d’accompagner pendant pres de 30 ans un confrére qui a vécu sa
vocation érémitique dans la propriété de mon monastéere. |l lisait trés souvent la traduction de B. Lavaud de la Vie
d’Antoine, et il avait souligné au crayon des passages, et quelques fois me disait en me saisissant la main a propos du
combat des pensées: «C'est vrai! C'est vrai !». Antoine a exploré les limites abyssales de I'ame humaine. Et peut-étre
seul celui ou celle qui a affronté le désert profond et soutenu le combat de la solitude, peut le comprendre d’expérience.

«ll s'est lui-méme fait homme, pour que nous soyons faits Dieu; et lui-méme s’est rendu visible par un corps, pour que
nous ayons quelque notion du Pére invisible; et il a supporté lui-méme les outrages des hommes, pour que nous ayons
part & l'incorruptibilité». S. Athanase résume ainsi le propos de son traité «De I'Incarnation» (54, 3 ; SC 199, pp. 458-459)
par cette triple proposition. Eirini Artemi nous a introduit dans la théologie de la déification d’Athanase en s’appuyant sur
cette assertion. La déification est la transfiguration de 'homme par I'Esprit Saint. La divinisation de I'humain n’'est pas
absorption dans I'essence divine, mais participation par grace aux énergies divines incréées, but dernier de la vie
chrétienne. Saint Antoine est le modeéle du croyant divinisé : en renoncant & ses biens et en se purifiant des passions
peccamineuses il accéde a lillumination spirituelle, et au-dela a l'union a Dieu, en communion constante avec lui,
devenu un ‘théophore’ rayonnant de la beauté du Verbe Incarné transfiguré.

Dom Ignasi Fossas s'est demandé pour nous si le traité «L’'épitre a Marcellin» d’Athanase peut nous aider a comprendre
la Vie de s. Antoine. Il est vrai que ce petit traité sous forme de lettre n'a pas livré encore tous ces secrets. Qui est cet
ancien anonyme (geron) qui initie son archevéque a la maniéere chrétienne de prier les Psaumes? Il est vrai que la «Lettre
a Marcellin» fait partie des nombreux écrits au IVe siécle (scolies, homélies et commentaires) qui désirent aider
chrétiens, ascetes et moines, a prier les Psaumes a la lumiére de I'Evangile (voir les travaux de M.J. Rondeau). Le défi

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4



était pastoral, et ajoutons-le, il I'est encore aujourd’hui ! Les Psaumes énoncent des prophéties sur le Christ Sauveur. lls
nous aident a nous connaitre nous-mémes, comme dans un miroir. lls nous donnent les paroles justes pour prier Dieu.
Le Seigneur lui-méme est notre maitre de la priere des Psaumes, personnelle et communautaire. Enfin, le chant des
Psaumes favorise la paix et la sérénité intérieure. La Vie d’Antoine donne de fréquents exemples de sa pratique de la
priere des Psaumes et de leur valeur thérapeutique et latreutique.

Troisieme source littéraire sur saint Antoine : les Apophtegmes. Moa Cristina Airijoki nous les a présentés sous le titre
«Abba Antoine: I'image, I'autorité et les enseignements du ‘Pére des moines’ dans les Apophtegmata Patrum». Les deux
grandes collections des dits des Péres du désert sont I'alphabético-anonyme (PG 65) et la systématique (Sources
Chrétiennes). Dans leur forme actuelle elles ont été constituées en grec en Palestine, environ 150 ans aprés la mort du
saint. Elles sont les témoins de la réception diversifiée et actualisée de la paternité d’Antoine. Saint Antoine ouvre la
théorie des Péres du désert dans la collection alphabétique avec 38 sentences.

Le premier apophtegme nous instruit d’emblée sur la primauté charismatiqgue d’Antoine, ‘Pére des moines’, prémices et
exemple par excellence des saints solitaires. Signalons en passant que la collection syriaque des Apophtegmes d’Anan
Isho de Beth ‘Abhé commence par s. Arsene et le présente, conformément au type de vie monastique dominant dans les
Eglises de traditions syriaques, comme le modéle idéal a imiter.

Ecoutons ce premier apophtegme d’Antoine: «Le saint abba Antoine un jour dans le désert tomba dans I'acédie et dans
une profonde confusion des pensées. Il dit & Dieu : ‘Seigneur, je veux étre sauvé et mes pensées ne le permettent pas !
Que puis-je faire dans ma peine? Comment pourrai-je étre sauvé'? Il se leva et sortit a I'extérieur et voit quelgu’un
comme lui, assis et travaillant, se levant ensuite de son travail et priant. De nouveau il s’assit et tressa la corde, et
ensuite se leva de nouveau pour prier... C'était un ange du Seigneur, envoyé pour corriger et rassurer Antoine. Et il
entendit I'ange lui dire : ‘Fais ainsi et tu seras sauvé’. A ces paroles il éprouva une grande joie et prit courage, et
agissant de la sorte il se sauva ». Quelques remarques... Point de démons mais des pensées de découragement
dépressif et de non-sens. Quand pareille épreuve survient, le moine doit recourir au discernement d'un pére spirituel.
Antoine étant le premier moine selon I'apophtegme n’en pouvait pas en avoir. Dieu envoie donc un ange, qui ne
développe pas un trait € enseignant la lutte contre I'acédie, mais montre comment la combattre concrétement : ora et
labora. Le premier apophtegme d’Antoine est comme le code d’accés au combat spirituel du solitaire. Les apophtegmes
d’Antoine par ailleurs mettent en valeur un aspect du discernement moins accentué dans les Lettres et la Vie, la mesure
ou discrétion a garder dans l'ascése. Les Apophtegmes donc s'intéressent a la doctrine d’Antoine plutdét qu'a son
parcours historique.

Nous avons admiré un choix de représentations iconographiques et picturales du ‘Pére des moines’ dans I'Orient
chrétien grace a Raphaélle Ziadé.

La conférence de Nikolaos Kouremenos peut servir de transition vers le 3e volet de notre triptyque : «La Vie d’Antoine, un
texte-pont dans le développement de I'hagiographie et de la littérature monastiques entre Orient et Occident». La Vie de
s. Antoine par s. Athanase constitue un texte fondateur qui a servi de grammaire de la vie monastique de I'Egypte
jusqu’en Gaule, en Syrie, en Arménie, en Ethiopie, dans les mondes arabe et slave, et bien au-dela aujourd’hui. Les
traductions en toutes les langues de I'Antiquité chrétienne I'attestent. Son rayonnement spirituel déborde largement son
indéniable rayonnement culturel. Elle indique les axes spirituels de la vie monastique : le combat contre le Malin et le
discernement, la paternité spirituelle, la priere incessante, I'ora et labora, la mémoire de la mort, le repentir toujours offert
et la miséricorde de Dieu, la communion ecclésiale et humaine forgée dans la solitude devant Dieu.

3. L’héritage de saint Antoine aujourd’hui

Porphyre Georgi nous a parlé de la paternité spirituelle : «Antoine et ses disciples: aux origines de la paternité spirituelle».
Toute paternité chrétienne a sa source dans la paternité de Dieu Pére, et de celui qui est I'image parfaite du Pére, Jésus
le Christ. S. Antoine est devenu image de Jésus, icone du Peére, et en tant qu’imitateur du Seigneur, un maitre et pére
spirituel pour d’'innombrables fils et filles. En lui nous découvrons les traits essentiels du pére spirituel : la charité humble,
le charisme de I'enseignement du maitre spirituel, la priére d’'intercession pour les fils que Dieu lui confie et pour tous et
toutes, le discernement entre le bien et le mal, et entre le bien et le bien. Il nous a rappelé également qu'il n'y a pas de
?pére? sans fils. La paternité n'est pas a sens unique. Elle est au service de la croissance humaine et spirituelle de la
liberté chrétienne en acte du baptisé.

La réponse de s. Jean Baptiste a ceux qui voulaient susciter sa jalousie au sujet de Jésus, qui faisait plus de disciples
gue lui, le résume parfaitement. «Celui qui a I'épouse est I'époux. L'ami de I'Epoux qui se tient-la et entend sa voix,
éprouve une grande joie a la voix de 'Epoux. C’est la ma joie a moi qui est totale. Lui (Jésus) doit croitre et moi je doit
dimunuer» (Jn 3,29-30). Le pére spirituel est I'ami de I'Epoux...

Enfin, nous sommes redevables, moines et moniales, au métropolite Cyrille de Krini d’un bel encouragement a contribuer
a la communion entre nos Eglises. Le monachisme en Orient et en Occident se veut une vie sous la conduite de
'Evangile. Ne rien préférer ni personne au Christ Jésus, enseigne s. Benoit. Saint Antoine est notre pére et exemple.

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4



Bien sdr, au cours de I'histoire, des différences sont apparues. Plutét que de les ériger en divergences, reconnaissons
notre inspiration commune, venant de s. Antoine et des Péres du désert. S. Jean Cassien et s. Benoit ont reconnu leur
dette a leur égard. Nos divergences tiennent davantage a la culture et a I'histoire qu'a la théologie. Le monachisme
oriental insiste davantage sur la priére du cceur et la contemplation, le monachisme latin sur la fraternité et le service.
Les deux sensibilités vécues sont complémentaires, tournées qu'elles sont vers le Seigneur Jésus qui vient. Le
monachisme rappelle aux Eglises et a I'hnumanité que ce monde passe, alors que la communion avec Dieu demeure
l'unique nécessaire.

Conclusions plus personelles

Nous aurions pu élargir notre enquéte sur la figure et la signification de s. Antoine, pére des moines, au-dela de ce que
nous avons entendu. Les Lettres certainement susciterons encore nombre de recherches.

Nous aurions pu aussi nous demander pourquoi s. Nicodéme I'Hagiorite a placé en téte de la Philocalie une centurie en
170 chapitres attribuée a Antoine, en fait un ‘Epictéte chrétien’. Mais Nicodéme, bon connaisseur des philosophies de
I'Antiquité, ne se serait-il pas souvenu des disputes d’Antoine avec les philosophes rapportées dans la Vie et du grand
discours aux moines (88 16-43 et 72-80), dans I'intention inavouée de compléter ou de rectifier 'image athanasienne du
moine Antoine philosophe illettré?

Le siécle des Lumieres et le rationalisme n’ont pas réussi a faire disparaitre les démons de notre monde. Un confrére
bénédictin, Anselm Griin, auteur de quelques dizaines de livres de spiritualité best-seller, traduit en plus de 30 langues,
vient de publier un livre sur le combat spirituel du chrétien contre le Malin et ses complices Widerstehen und Wachsen.
Die Macht des Dunklen in unserer Zeit — und wie wir ihr entgegentreten(«Résister et croitre. Le pouvoir du Malin en notre
temps, et comment I'affronter»). Les Evangiles et les Péres du désert y occupent évidemment la place qui leur revient. S.
Antoine reste un maitre actuel du discernement et de I'art du combat contre le péché et le mal.

Le pére des moines reste aussi le modéele de I'authentique peére spirituel. Nos Eglises ont vécu et vivent encore une
grave crise de la paternité spirituelle, aussi bien dans ce que les catholiques appellent les ‘nouvelles communautés’ et
les orthodoxes le ‘gherontismos’ ou en russe le 'mladostartchestvo’. Je me permets de rappeler la récente publication a
Bose (2025/2022) du livre d’Angeliki Tzouvali, Come accompagnare nella fede? («Comment accompagner dans la foi?}
Ecoutons ce que nous en dit I'extraordinaire ouverture du discours d’Antoine aux moines au début de sa mission
ecclésiale: «Un jour, comme il sortait, tous les moines vinrent a lui et demandérent & entendre quelque parole de sa
bouche. Alors il leur dit en copte: ‘Les Ecritures suffisent & notre instruction, mais il est bon de nous encourager
mutuellement et de nous réconforter par des paroles. Vous, comme mes enfants, en disant ce que vous savez, vous
apportez quelque chose a votre pére, et moi, comme votre ainé par I'age, je vous transmets ce que je sais et dont j'ai fait
I'expérience’» (Vita 16, 1-2). Tout est dit. Les fils ont quelque chose a donner au pére spirituel et ce dernier leur offre ce
gu’il sait pour en avoir fait I'expérience. Mais tout se vit dans I'obéissance, celle des fils et du pére, a la Parole de Dieu.

Laissons la derniére parole de notre conclusion a saint Antoine lui-méme. Une des toutes derniéres paroles de s.
Antoine a ses disciples, et a nous, recommande : «Respirez toujours le Christ»Vita 91,3 ????????????????2?????7?7).

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4



