Paternita spirituale e mondo contemporaneo

Stampa
Stampa

XVI Convegno Ecumenico Internazionale di spiritualita ortodossa
LA PATERNITA SPIRITUALE NELLA TRADIZIONE ORTODOSSA
Bose, 18-21 settembre 2008

in collaborazione con le Chiese Ortodosse

PATERNITA SPIRITUALE E MONDO CONTEMPORANEO

Ascolta la relazione del metropolita SERAFIM di GERMANIA in francese:

Bose, 21 settembre 2008

Poiché uno studio approfondito su questo tema, “La paternitd spirituale e il mondo contemporaneo”, richiederebbe
un’ampia informazione sulla vita della chiesa sia in oriente che in occidente, a causa della mancanza di tempo per una
tale ricerca nella mia presentazione fard soprattutto riferimento alla chiesa ortodossa in Romania. Sono tuttavia convinto
che il caso della Romania e della sua chiesa ortodossa, largamente maggioritaria, non sia isolato e che la tradizione
della paternita spirituale sia la stessa, pill 0 meno viva, in tutte le chiese ortodosse locali. L'occidente, invece, ha
conosciuto a questo riguardo una sorta di “rottura della tradizione” (dom Silvano); tuttavia la paternita spirituale resta una
realta, per quanto diminuita nel monachesimo, soprattutto benedettino. L'importanza attribuita in occidente alla Regola —
penso — ha indebolito il ruolo del padre spirituale. Se si fa costantemente riferimento alla Regola, se questa é
costantemente letta durante il capitolo, essa prende impercettibilmente il posto del padre spirituale. Questo pud anche
avere un aspetto positivo: quando i padri spirituali mancano, in qualche modo € la Regola a rimpiazzarli. Percio,
sottolinea il padre Theofil del monastero di Sambata, in occidente pit che a un padre spirituale i giovani fanno riferimento
a una comunita. Il ruolo della comunita € importante, perché qui si pud fare esperienza della comunione. La comunita
monastica e quella parrocchiale sono simili: hanno lo stesso scopo pur con mezzi diversi. In oriente, dove la Regola non
€ guasi conosciuta, la penuria di padri spirituali pud danneggiare gravemente la vita monastica.

A questo punto, vorrei citare anche il padre Placide Deseille, che nel suo libro Nous avons vu la vraie lumiére (L'Age
d’homme 1990) ci da questa valutazione del monachesimo come fonte di paternita spirituale: “ll monachesimo non € mai
divenuto una semplice istituzione: una catena ininterrotta di autentici spirituali gli ha preservato il suo carattere profetico,
ovunque € rimasto fedele a se stesso. Il monachesimo occidentale non fa eccezione: i testi del monachesimo di san
Martino, di Lerins, celtico, i Dialoghi di san Gregorio Magno, la Regola di san Benedetto, I'agiografia medievale riportano
la stessa testimonianza” (pp. 91-92).

Percio il padre Deseille conclude: “Sino a oggi, nella chiesa cattolica di occidente il monachesimo é rimasto il luogo ove il
radicamento di questa chiesa nelle tradizioni comuni dell’epoca patristica & restato pit percettibile” (p. 91).

Monastero di Bose - Pagina 1 di 5


https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/983-2008-paternita-spirituale
https://www.monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/983-2008-paternita-spirituale
https://www.monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/983-2008-paternita-spirituale
https://www.monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/983-2008-paternita-spirituale
https://www.monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/983-2008-paternita-spirituale
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2008/IMG_1533SerafimGermania.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2008/IMG_1533SerafimGermania.jpg

Dopo queste osservazioni preliminari, vorrei cominciare la mia relazione presentandovi il ritratto spirituale di uno dei piu
grandi “spirituali” della Romania del xx secolo, il padre Paisij di Sihla, morto a 93 anni nel 1990, nel monastero di
Sihastria da cui dipende lo skiti di Sihla. Questo ritratto fu scritto dal metropolita Antonio di Transilvania (morto nel 2005),
discepolo del padre Paisij, e fu pubblicato nella Eastern Church Review 2 (1969), fascicolo 4, pp. 377-379 e in
Traditie si libertade in spiritualitatea ortodoxa, Sibiu 1983, pp. 216-219.

Il padre Paisij € “in qualche modo un Serafim di Sarov della spiritualita romena. | fedeli lo chiamano Parintele Pustnic, il
Padre Asceta. Eppure non & un eremita nel senso stretto. Vive in una comunita. Un po’ isolato ma non fuori dalla
comunita. L’appellativo di Pustnic si riferisce piuttosto alle sue qualita interiori. Lo skiti dove vive &€ un po’ ai margini, a 15
0 20 km dal villaggio piu vicino, ma sulla via dei turisti. C'@ una cella, sotto una parete rocciosa, nelle cui vicinanze c'e
una piccola chiesa costruita con il legno di un solo abete; tutte e due sono in prossimita dello skiti di Sihla, delle sue celle
e della sua chiesa.

Non si saprebbe dire con precisione quale sia il dono specifico del padre Paisij. Non compie miracoli. Non predica;
nessuno lo ha ascoltato predicare in chiesa. Non & neppure un bravo cantore, come celebrante non & dotato; ha una
voce tenue, benché chiara e gradevole. Malato pit che sano. A sessant’anni sembrava averne ottanta; ora che ne ha
ottanta sembra averne perd sessanta. Non & né teologo né diplomato o licenziato in una qualsiasi disciplina.

Eppure ha qualcosa che avvince. Ha la grazia. Ha il dono di attirare, di ispirare fiducia e di trovare sempre le risposte
migliori ai problemi e alle domande piu difficili. Ha calore e amore per gli uomini. La sua porta € aperta per tutti. E se
qualcuno gli porta un dono, lo offre al visitatore successivo. E molto spirituale perché & molto umano. Sospira tutto il
tempo dopo I'esichia e la solitudine ma nessuno lo ha mai sentito lamentarsi del rumore prodotto da tanti turisti. Il dovere
della sua vita & essere “I'uomo per gli altri”.

Il padre Paisij & sempre ferito dai dolori, dalle sofferenze, dalle malattie delle persone, dal numero enorme dei loro
peccati ma, nello stesso tempo, € sereno, pieno di benevolenza, indulgente, compassionevole e clemente. Chi entra
nella sua cella ne esce deciso a cambiare vita; ritrova la fede e la fiducia e ricentra la propria vita su Dio e sulla sua
Parola. Il miracolo che tutto cid accade grazie a padre Paisij. Nessuno sa se egli sia consapevole di questi miracoli.
Forse no, forse si, nella misura in cui sa di ridare fiducia a chi I'ha persa. Egli gliela ridona innanzitutto con la fede che la
speranza rinascera in essi. Ma per lui tutto questo appartiene all'ordine della natura, alle cose normali ed evidenti.
Accoglie le persone al punto in cui si trovano e le colloca sulla via che devono seguire; ed esse lo seguono.

Ha tuttavia un dono particolare, che potrebbe spiegare, almeno parzialmente, il suo ‘segreto’ spirituale (benché la parola
‘segreto’ non conviene affatto nel suo caso). Chi lo lascia parte con la convinzione che i suoi peccati sono rimessi. E
questo accade perché lui stesso & fermamente convinto di aver assunto dinanzi a Dio la responsabilita del peccato al
posto dell'altro. In qualche modo, rimane lui debitore dinanzi a Dio al posto dell’altro. Un monaco diceva: ‘Il padre Paisij
porta i peccati di tutti gli uomini’. Questo spiega il suo stato permanente di penitente. Molti presbiteri del suo monastero,
e altri che si sono avvicinati a lui, sono giunti a sentire la stessa responsabilita e avevano paura di confessare,
pensandosi troppo deboli per portare i peccati degli altri e per riscattarli dalla loro vita.

La maggior parte dei visitatori del padre Paisij venivano per confessarsi. Certo, egli parla in modo amichevole con tutti i
turisti, ma con i fedeli il dialogo assume la forma liturgica del sacramento. Sente di dover sempre tenersi nel sacro per
comunicare agli altri il senso del sacro. Anche quando riceve persone che vengono senza intenzione di confessarsi,
finge di essersi dimenticato di togliersi la stola per poter parlare loro come presbitero e nella funzione del suo ufficio
sacro.

E un uomo di grande e autentica umilta, che non & affatto colpito dalla sua popolarita perché non le presta attenzione. Al
contrario, guarda con attenzione il dolore di chi viene con la speranza di essere guarito. Tutto quel che dona, lo riceve da
Dio. E Dio a perdonare e a ispirare le soluzioni. Ma egli non parla di questa convinzione. D’altronde non & necessario,
perché lo si vede e lo si sente”.

L'archimandrita loanichie Balan (morto nel 2007) del monastero di Sihastria, che si pud chiamare I'Optina di Romania,
nel 1980 ci diede un grande Paterikon rumeno con trecento Vite ed insegnamenti dei grandi spirituali, uomini e donne,
conosciuti nella storia della chiesa ortodossa in Romania. Nella seconda meta del xx secolo, dunque dal 1950 al 1980,
enumera 31 spirituali con le loro vite e insegnamenti, tutti morti in questo periodo.

Lo stesso padre loanichie nel 1984 ci diede anche due volumi, di circa 1500 pagine, contenenti dialoghi spirituali con
quasi 100 grandi spirituali, quasi tutti oggi addormentatisi nel Signore. Questi dialoghi contengono un’enorme ricchezza
di sapienza nello spirito della Tradizione, facendo sempre riferimento alle realta di oggi. Fu un vero miracolo che questi
libri del padre loanichie poterono vedere la luce all'epoca della dittatura comunista. D’altronde si deve dire che non fu
tanto la chiesa ufficiale che mantenne la fede in Romania durante I'epoca comunista ma proprio questi spirituali ai quali
accorreva il popolo nei suoi bisogni e nei suoi dispiaceri. Infatti, il monachesimo in Romania &€ sempre stato aperto ai
fedeli che trovavano nei monaci il perdono dei peccati nel sacramento della confessione, aiuto spirituale per mezzo della
preghiera, della consolazione, dell'insegnamento...

Monastero di Bose - Pagina 2 di 5



Quando sostenevo la mia tesi sulla Tradizione esicasta nei paesi romeni nel 1985 all’lstituto Saint-Serge, il professor
Olivier Clément — caro a tutti noi che siamo qui — diceva: “Si ha davvero I'impressione di una civilta monastica: non un
monachesimo che si sarebbe costituito come una specie di mondo in sé, quel che ha potuto essere la tentazione in
Cappadocia, sul Monte Olimpo in Asia o sul Monte Athos, ma un monachesimo come fermento veramente in osmosi con
un popolo e che ha ispirato tutta una cultura”.

Ma cosa resta oggi di questa fioritura monastica dovuta a tali padri spirituali, che riposano tutti nel Signore, tranne
gualche eccezione? Penso molto poco. Viviamo oggi in Romania una crisi molto grande non solo della vita monastica
ma della vita della chiesa in generale, dovuta proprio alla mancanza di padri spirituali. Durante una dozzina di anni, dopo
la caduta del comunismo, abbiamo conosciuto una vera esplosione della vita monastica per quel che riguarda il numero
delle vocazioni e dei nuovi monasteri e delle skiti. Nell'entusiasmo generale, dopo 45 anni di regime ateo, molti vescovi,
presbiteri e anche laici volevano costruire un monastero o almeno una skiti. Cosi il numero dei monasteri e delle skiti &
salito vertiginosamente: da 114 a 600 e il numero dei monaci e delle monache da 1500 a 7500. Ma oggi si rivela sempre
di piu che questo entusiasmo, per quanto sincero, non ha avuto un fondamento realistico. Infatti, non si puo edificare
un’autentica comunita soltanto con giovani senza alcuna esperienza della vita monastica come era il caso della maggior
parte di questi nuovi monasteri e skiti. Non & allora sorprendente vedere come si accresce sempre di piu l'instabilita di
guesti giovani e che alcuni persino lasciano la vita monastica e ritornano nel mondo. A questa instabilita — e da qualche
anno anche una mancanza dolorosa di vocazioni — contribuisce anche lo spirito di questo mondo che invade sempre di
pil i monasteri. Molti visitatori dei nostri monasteri non sono piu i credenti devoti in cerca di preghiera e di aiuto
spirituale, ma turisti, nonostante il popolo fedele accorra anche lui in gran numero verso i monasteri.

Pure i monaci sono in buon numero stipendiati dallo stato; hanno incarichi e diritti come ogni stipendiato, incluso il diritto
di congedi legali! Nei nostri monasteri c’'e molto lavoro per la costruzione degli edifici e nei campi, poiché i monasteri piu
antichi possiedono talvolta grandi superfici agricole e foreste. Cosi i monaci non hanno piu tempo per la vita monastica in
sé, per la preghiera e gli uffici quotidiani, per la lettura e la formazione spirituale.

Un altro vero problema € la penuria di cappellani per i monasteri femminili. Si trova a fatica un monaco presbitero che
celebri gli uffici e I'eucaristia in questi monasteri. Spesso per la confessione, le monache chiamano degli ieromonaci piu
anziani e pil esperti degli antichi monasteri. E una situazione anormale, soprattutto se si pensa che in Romania la
confessione precede ciascuna comunione eucaristica. Questo fa si che questa sia molto rara. Cosi oggi mancano
crudelmente i padri spirituali che potrebbero assicurare una vera direzione spirituale. Molti monaci, molte monache sono
alla ricerca di un padre spirituale, che si trova a fatica in alcuni monasteri come quello di Techirghiol (il padre Arsenij
Papacioc di 94 anni di cui 14 passati nelle prigioni comuniste), di Sambata di Sus (il padre Tefil Paraian di 80 anni, cieco
dall’eta di 3 anni), di Petru Voda (il padre lustin Parvu, di 90 anni di cui 12 nelle prigioni comuniste), di Frasinei (i padri
Paisij, loachim, loanichie), di Husi (il padre Mina Dobzeu, 87 anni, molti dei quali in prigione), di Putna (il padre Adrian
Fageteanu, 94 anni, passato anche lui per le prigioni comuniste), di Rohia (il padre Serafim Man, 78 anni), di Lazesti (il
padre Rafael Noica, 68 anni), di Ramet (il padre Filotei, 65 anni), di Casiel (il padre Serafim Badila, 60 anni) e forse
ancora qualcun altro. Sta nascendo a fatica una nuova generazione di padri spirituali: al monastero di Patrauti-Botosani
(il padre loan Harpa 40 anni), al monastero di Parva-Bistrita (il padre Paisij 40 anni), al monastero di Alba lulia (il padre
loan Cojan 47 anni), al monastero di Camarzani (il padre Ignatij Suciu 38 anni), al monastero di Lainici (il padre loachim
Parvulescu, 41 anni). Menziono anche una madre spirituale, molto nota e amata oggi in Romania, la madre Silvana del
monastero di Jitianu (vicino a Craiova). Tra i vescovi la reputazione piu grande di padre spirituale I'ha il vescovo vicario
di Cluj-Napoca, Vasilj Somesanul (60 anni) che riceve la confessione non solo dei vescovi, dei presbiteri e dei monaci
ma anche dei fedeli tra cui molti giovani.

Il ministero di un padre spirituale & legato soprattutto alla confessione dei peccati, atto sacramentale durante il quale il
discepolo apre la sua anima davanti a colui che tiene il posto di Dio per ricevere non solo il perdono dei peccati ma
anche consiglio nella lotta contro i demoni che agiscono attraverso i pensieri cattivi, e per la purificazione delle passioni
guando si & assoggettati al peccato. Certamente I'esercizio del padre spirituale non si limita solo all'atto sacramentale
della confessione dei peccati. La relazione del figlio con il padre spirituale deve essere costante, puo rivestire in ogni
momento un carattere sacramentale, in funzione della disposizione dell’anima delluno come dell'altro. Infatti in ogni
relazione, i due devono aver I'umilta di Cristo ed essere obbedienti allo stesso Spirito santo per mezzo della preghiera.

Ecco cosa scrive Padre Sofronio del suo santo starec Silvano: “Lo starec attribuiva un’importanza tutta particolare
all'obbedienza spirituale verso I'igumeno e il padre spirituale, considerandola come un dono della grazia, come un
mistero sacramentale della chiesa. Quando andava dal suo padre spirituale, pregava il Signore di fargli misericordia per
la mediazione del suo servo, di rivelargli la sua volonta e la via che conduce alla salvezza. Sapendo che il primo
pensiero che nasce nell'anima per mezzo della preghiera € un’indicazione data dall’alto, braccava la prima parola del
suo padre spirituale, la sua prima allusione, e non prolungava oltre il colloquio. E qui il segreto e la sapienza della vera
obbedienza, il cui scopo € conoscere e compiere la volonta di Dio e non di un uomo. Una tale obbedienza spirituale,
senza alcuna obiezione o resistenza, non solo espressa, ma anche interiore, non espressa €, in un modo generale, la
condizione sine qua non per la ricezione della tradizione vivente”.

Piu avanti il padre Sofronio ci mostra come comportarsi con il proprio padre spirituale: “Un discepolo o un penitente
accorto si comporta con il proprio padre spirituale nel seguente modo: con qualche parola gli espone il suo pensiero o
'essenziale del suo stato, dopo tace. Da parte sua, il confessore che dall'inizio del colloquio si € messo a pregare,
chiede a Dio di essere illuminato per la grazia; se percepisce nella propria anima un”informazione’, da la sua risposta

Monastero di Bose - Pagina 3 di 5



sulla quale conviene fermarsi. Infatti se si lascia scappare la prima parola del padre spirituale, si indebolisce anche la
forza del sacramento e la confessione rischia di trasformarsi in una discussione umana” (Archimandrita Sofronio,
Starets Silouane, moine du Mont Athos, Edition Présence 1973, p. 78).

In Romania oggi la pratica della paternita spirituale si riduce il piu delle volte alla confessione dei peccati. Per necessita
pratica tutti i presbiteri monaci e tutti i presbiteri di parrocchia sono nel contempo confessori. Non é cosi in Grecia dove la
formazione teologica dei presbiteri € piu precaria che in Romania. Il padre Cleopa (morto nel 1998) raccomanda ai
monaci la confessione settimanale e la comunione ogni 40 giorni. Per i piu ferventi, ammette la comunione una volta a
settimana. Bisogna anche dire che I'eucaristia in quasi tutti i monasteri & celebrata ogni giorno, ma il piu delle volte senza
che ci siano comunioni. In parrocchia i fedeli si confessano abbastanza raramente: da una a quattro volte I'anno, cioé
nelle grandi quaresime. Molti non si confessano mai. Secondo la “tradizione” ogni comunione & preceduta non solo dalla
confessione ma anche da un digiuno alimentare di almeno tre giorni. La pratica della comunione & dunque rara sia nei
monasteri che nelle parrocchie. Da qualche anno alcuni vescovi e presbiteri cercano di incoraggiare una comunione piu
frequente.

L’'accento messo sulla confessione dei peccati e molto meno sulla comunione eucaristica € abbastanza specifico del
monachesimo romeno. Tutti i nostri grandi spirituali insistono sulla confessione e sulla penitenza per i peccati come
essenza stessa della vita spirituale, battesimo delle lacrime o secondo battesimo. | canoni dei concili della chiesa o di
alcuni padri, come san Basilio di Cesarea o Giovanni il Digiunatore sulle “epitimie” per i peccati sono abbastanza
conosciuti ma applicati in modo molto diverso. In generale, i presbiteri monaci sono molto piu esigenti dei presbiteri di
parrocchia. Ci sono anche degli estremi: per lo stesso peccato grave (I'aborto, per esempio) un preshitero monaco puo
proibire la comunione eucaristica 7 anni o anche pit, mentre un prete di parrocchia da come “epitimia” accendere 40
candele! | fedeli preferiscono confessarsi nei monasteri, ma spesso sono caricati di “epitimie” che non possono
compiere, come: il digiuno totale di mercoledi e venerdi, I'astinenza coniugale nei giorni di digiuno e nelle lunghe
guaresime, numerose metanie (genuflessioni), letture degli Acatisti o di altre preghiere... Il padre Dumitru Staniloae
(morto nel 1993) raccomanda nella sua Dogmatica la moderazione nelle “epitimie”. E dell’avviso che oggi non bisogna
proibire la comunione piu di tre anni ai penitenti che si pentono veramente dei loro peccati.

Nella stessa direzione si esprime il padre Cleopa: “Con chi ha commesso dei peccati mortali e insiste a comunicarsi il piu
possibile, ecco come precedere. Se si confessa con compunzione, con lacrime e con un grande dispiacere per i peccati
commessi, il confessore che ha gli proibito la santa comunione per un certo tempo, in conformita con i santi canoni, pud
procedere per economia nel modo seguente: deve dividere I"epitimia’ e il numero di anni di penitenza per tre. Mettera
una parte dell"epitimia’ sulla misericordia e sullamore per gli uomini del nostro Dio, poiché nessuno & senza peccato;
una seconda parte ritornera al penitente e la terza al confessore stesso, poiché detiene dal suo vescovo il potere di
legare e sciogliere secondo lirremovibile promessa del Signore nostro Gesu Cristo” (loannichie Balan, Convorbiri
duhovnicesti, Husi 1984, p. 60).

Questo non diminuisce per niente I'importanza della penitenza e dell'ascesi che sono al cuore della spiritualita ortodossa.
E impossibile liberarsi del peccato e tanto pitl di una passione cattiva senza una lotta accanita, i cui mezzi sono proprio
la penitenza e l'ascesi nei suoi molteplici aspetti: la preghiera, il digiuno, le genuflessioni, le stazioni in piedi, la
moderazione in tutto, I'obbedienza che per i padri éal di sopra anche della preghiera e del digiuno. Un adagio della
tradizione ascetica dice: “Da sangue, ricevi lo Spirito”. Non & pelagianesimo! Infatti, i monaci sono consapevoli che “Tutto
€ grazia”. Ma solo con l'ascesi il nostro essere (corpo, anima e spirito) diviene sensibile, si apre all'azione della grazia.

Malgrado l'assenza di padri spirituali esperti, san Silvano dell’Athos ci consiglia di rivolgerci in ogni circostanza a un
presbitero, anche se non ha un’esperienza adeguata: “Tutte le nostre sventure provengono dal fatto che non chiediamo
consiglio agli anziani che sono stati stabiliti per guidarci e, da parte loro, i pastori non chiedono al Signore come devono
agire” (p. 366).

“Se il padre spirituale non é passato lui stesso per I'esperienza della preghiera, interrogalo lo stesso e per la tua umilta il
Signore avra pieta di te e di condurra fuori da ogni errore. Ma se ti dici: ‘Questo padre spirituale deve essere inesperto,
perché é troppo affaccendato, mi condurrd da solo con I'aiuto dei libri’, sei su una via pericolosa e alle soglie dell'illusione
spirituale” (pp. 368-369).

Vorrei abbordare anche, di passaggio, l'atteggiamento di alcuni padri spirituali che ho conosciuto davanti
all'ecumenismo. Come si sa, i monaci del Monte Athos sono in generale anti-ecumenici, poiché vedono nel dialogo
ecumenico una sorta di mercanteggiamento della verita confessata dalla chiesa ortodossa. L'influenza del Monte Athos
€ molto grande in tutti i paesi a maggioranza ortodossi, dove ci sono degli ambienti anti-ecumenici molto aggressivi. La
Romania non fa eccezione. L’anti-ecumenismo, come si manifesta oggi, € una forma di fanatismo religioso. Infatti, nella
gerarchia ortodossa nessuno ammette il compromesso in materia di fede. Ora, il fanatismo religioso € una negazione
della religione stessa. Percid per me € inimmaginabile un’ortodossia fanatica, militante, rivoluzionaria, benché abbia
difeso nel corso della storia la verita evangelica a prezzo di innumerevoli sofferenze e martiri. Vorrei vedere, invece,
un’ortodossia missionaria, aperta, duttile, capace di testimoniare la propria ricchezza mistica.

La nostra epoca non assomiglia piu a quella della cristianitd, quando i cristiani si facevano guerra, benché il proselitismo
delle sette e di certe chiese (penso alla chiesa greco-cattolica nei paesi dell’Est) sia ancora attivo. Il nostro tempo non &
pit nemmeno quello dei primi secoli, quando la fede cristiana fu definita dai concili ecumenici ogni volta in un’atmosfera
estremamente torbida e la chiesa dovette separarsi fermamente dall’eresia. Oggi ciascuna confessione storica ha la
propria teologia e la propria pratica liturgica ben precisate e i fedeli vi sono attaccati se hon con molta consapevolezza,

Monastero di Bose - Pagina 4 di 5



almeno per l'inerzia della tradizione. La chiesa ortodossa ha la coscienza di essere la chiesa “una, santa, cattolica e
apostolica”. E la continuazione storica della chiesa indivisa dei primi secoli. Custodisce la pienezza della verita e della
vita in Cristo.

Di conseguenza, il suo ruolo nel dialogo ecumenico & proprio quello di testimoniare questa pienezza. Ma non in modo
puramente teorico, intellettuale, poiché allora la verita diviene un idolo. Cio che disgraziatamente spesso € il caso nel
dialogo con gli altri. E non solo da parte ortodossa! Infatti, ciascuno € attaccato alla propria tradizione, spesso in modo
passionale. Ora, la vita in Cristo trascende ogni concettualizzazione, ogni formulazione... Percido abbiamo bisogno di un
ecumenismo spirituale, il solo davvero che puo riavvicinare i cristiani.

La liberta in Cristo, propria degli spirituali, li rende capaci di non assolutizzare niente senza pero relativizzare; di vedere
I'essenziale e di non trasformare tutto in dogma; di distinguere tra verita rivelata e le diverse pratiche riti o tradizioni che
non sono immutabili e, soprattutto, di non strumentalizzare la verita, di trasformarla cioe in arma contro gli altri.

La liberta in Cristo, propria agli spirituali, li rende capaci di vedere i frutti dell'azione dello Spirito santo ovunque Cristo &
accostato con fede e sincerita. Infatti, in tutte le confessioni ci sono dei fedeli sinceri che amano Cristo e il prossimo e
fanno tutto per la loro salvezza.

La liberta in Cristo ci da soprattutto uno spirito di autocritica. Per quel che riguarda I'ortodossia essa deve essere capace
di autocritica non verso la verita della sua fede, ma verso i peccati storici dei suoi membiri: il ripiegamento su di sé e la
sua fuga dal mondo, la pietrificazione delle lingue liturgiche e il formalismo religioso, I'assenza di spirito missionario, il
filettismo religioso e le interminabili liti di giurisdizione, la mancanza di spirito conciliare e di un'unita a livello
panortodosso...

Credo fermamente che i padri spirituali, che conosco e che si sono espressi contro I'ecumenismo I’hanno fatto perché si
e loro presentato il dialogo ecumenico come relativizzazione della fede ortodossa o come un compromesso con la verita.
Il che non & soprattutto il caso. E vero tuttavia che ci sono in alcune chiese con cui gli ortodossi sono in dialogo, degli
sbandamenti in materia di morale evangelica che vanno criticati con fermezza ma anche con amore. Quello che gli
ortodossi fanno, anche se non sempre la loro voce € ascoltata. Ma so anche che tutti questi padri soffrono per i peccati
del mondo intero, tra i quali anche per la disunione dei cristiani, e che pregano per I'unione di tutti.

Metropolita Serafim

Monastero di Bose - Pagina 5 di 5



