Tra isolamento e solidarieta

Stampa

Stampa
Tra isolamento e solidarieta Gesu, nella sua vita e nel suo ministero, ha incontrato un notevole numero di persone

segnate dal male che devasta il corpo e la mente, li ha curati e alcuni li ha guariti. Questo massiccio incontro con malati
e stato per Gesu una bibbia di umanita, una scuola di compassione, un luogo che ha plasmato la sua umanita. “Curare”
significa servire e onorare una persona, averne sollecitudine, prendersene cura. Gesu vede nel malato una persona, ne
fa emergere l'unicita e l'umanita: Gesu vede e ascolta il volto del sofferente. | vangeli narrano che tra le persone
incontrate da Gesu, diverse erano “possedute da spiriti impuri” o “indemoniate”. Espressioni che spesso designano
uomini e donne sofferenti psichicamente, ovvero afflitte da mali che si manifestavano in modo violento o bizzarro o
anomalo e, per questo, attribuiti a spiriti maligni. In questo modo anche malattie inquietanti a cui oggi sappiamo dar
nome di “epilessia” (Marco 9,14-28) o di “schizofrenia” (Marco 5,1-20), potevano essere sentite non solo come
un’assurdita di fronte a cui 'uomo era totalmente impotente, ma recuperate all'interno di una coesa visione del mondo e
rese sopportabili: Dio, infatti, & piu forte degli spiriti impuri e demoniaci e pud sconfiggerli liberando I'uomo. Il brano di
Marco 5,1-20 appare particolarmente denso e eloquente ancora oggi. L™indemoniato” va incontro a Gesu, quasi attratto
dalla sua personalita, e in questo suo andare da Gesu mostra la sua sete di relazione, di vita, di accoglienza, ma una
sete che si esprime in modo impetuoso, aggressivo, che suscita piu paura che simpatia. Egli desidera incontrare Gesu,
ma le sue parole risuonano come minaccia e quasi incitano a respingerlo e ad allontanarsi da lui. Sembra lui stesso
spegnere ogni volonta di solidarieta nei suoi confronti. spesso questi malati sono presentati come abitati da una profonda
dissociazione interiore che li porta a parlare di sé al plurale. Straniato da se stesso, questuomo € stato anche reso
straniero rispetto alla sua comunita civile: la societa lo ha relegato a vivere tra le tombe, in un cimitero, in un luogo di
morte e non di vita, evidenziando cosi lo stigma che la societa appone a persone con tali disturbi. La compagine civile si
difende da questo malato che incarna in sé l'impotenza dei sani e rappresenta oscuramente la paura di qualcosa che
puo riguardare chiunque: allontanandolo, de-solidarizzandosi da lui esorcizza la paura che egli suscita. Quest'uomo si
trova nellisolamento piu radicale. L'autolesionismo che lo porta a percuotersi, la bizzarria del suo girovagare senza
requie nella nudita, il suo stravolgere il rapporto con il corpo, lo spazio, il tempo e gli altri, fanno di lui il rappresentante di
“quel potenziale di rabbia e di stranezza che tutti vivevano come mortifero e che per questo poteva, sia pure
illusoriamente, essere collocato lontano dalla vita ordinaria” (Carlo Maria Martini).

La famiglia, la societa civile, la comunita religiosa hanno isolato questo sofferente decretando su di lui una silenziosa e
complice condanna a morte. Gesu non si sottrae alle tensioni profonde che l'incontro con questa persona suscita: egli
accoglie le urla e le invettive dell'uomo, non fugge di fronte alla violenza verbale, non si lascia intimidire dalla pericolosita
delluomo o bloccare dall’espressione esterna del malessere, ma ascolta la sofferenza da cui nascono le grida che
proclamano il rifiuto della sua persona sentita come una minaccia: “Non tormentarmi” (Marco 5,7). Significativamente, gl
atteggiamenti di difesa e di non coinvolgimento che la societa ha mostrato nei suoi confronti, sono ora gli atteggiamenti
che il malato oppone a Gesu. Ma Gesu, mentre sente le urla ascolta la sofferenza dell'uomo, mostrando che I'ascolto
della sofferenza dell'altro — quale che sia la forma anche sgradevole in cui si manifesta -, &€ la radice profonda della
solidarieta. Gesu guarisce poi questa persona non in modo magico, ma con l'arte e la fatica dell'incontro e del dialogo.
La solidarieta appare anzitutto un parlare-con, un dare la parola e offrire ascolto a colui che nessuno piu voleva vedere e
ascoltare. Gesu scaccia i demoni “con la parola” (Matteo 8,16): la sua azione terapeutica avviene all'interno di un
colloquio. E, come in un dialogo terapeutico, Gesu inizia chiedendo il nome alla persona (Marco 5,9), cerca cioe di far
emergere la sua identita personale, di restituirla a se stessa. Per Gesu la malattia non espropria la persona della propria
identita. Gesu spende tempo ed energie con quest'uomo e con la parola egli scioglie colui che la societa voleva legare
(Marco 5,3-4). Gesu ascolta, accoglie, sta con, dona il suo tempo, da la parola, in certo senso presenta “se stesso come
farmaco” e cosi fa dell'incontro solidale lo spazio di trasformazione della persona. La guarigione € anche un ritrovamento
della relazione e della capacita relazionale. Credendo all'umanita di questuomo, Gesu lo personalizza, infonde in lui
fiducia in se stesso, mostra che un futuro sensato gli & possibile. Vivendo una relazione sensata e normale con questa
persona egli arriva anche a vederla restituita alla capacita di comunicazione con se stessa, con gli altri e con Dio. Né
Gesu “si appropria” della persona per cui ha fatto tanto, anzi la restituisce alla sua vita (Marco 5,19). Ascoltando la
sofferenza profonda di questa persona, Gesu la restituisce alla sua umanita. Certo, la guarigione di colui che delirava,
girava nudo, si percuoteva e che ora appare “seduto, vestito e sano di mente” (Marco 5,15) ha anche un prezzo sociale:
il prezzo simbolizzato dalla perdita dei duemila porci. “La guarigione profonda del’uomo chiede un prezzo a quella
stessa societa civile che non ha saputo accoglierlo, perché il benessere di una persona nella collettivita € un fatto che
investe tutti, che chiede tempo, energie, risorse, attenzione per il suo reinserimento sociale” (Carlo Maria Martini). La
solidarieta di Gesu, fatta di ascolto che personalizza, guarisce quest'uomo che la societa aveva rifiutato.

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#

L. Manicardi

{link_prodotto:id=606}

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2



