Home

| pericoli da evitare nel presiedere la liturgia

| PERICOLI DA EVITARE NEL PRESIEDERE LA LITURGIA

L'Osservatore Romano
26 luglio 2008
Di LOUIS-MARIE CHAUVET

Presiedere nel nome di Cristo significa servire. Questo servizio deve prendere forma concreta in un ethos presidenziale
che richiede oggi alcuni «riposizionamenti» rispetto al passato. Ne sottolineiamo due principali.

Il primo «riposizionamento» concerne la maniera di negoziare il rapporto tra la presidenza «nel nome di Cristo e della
Chiesa» e I'appartenenza alla Chiesa stessa. Il presidente infatti deve manifestare che anch’egli fa parte della Chiesa,
che egli & anzitutto un battezzato e che se Dio, attraverso il sacramento dell'ordine, gli ha conferito una responsabilita e
un «potere spirituale» particolari nella Chiesa, cid € sulla base dei sacramenti dell'iniziazione, grazie ai quali & diventato
membro del «corpo di Cristo» e pietra viva del «tempio dello Spirito santo». Del resto, unitamente alle esortazioni del
Concilio riguardanti la «partecipazione attiva» del popolo cristiano, sono le condizioni culturali attuali a richiedere da lui
che, lungi dal ridurre la sua funzione di presidente all'antica funzione di «intercessore», abbia cura di far pregare
attivamente la comunita insieme a lui, di aiutarla a «disporsi» per I'ascolto della Parola...

Essendo anzitutto un battezzato, egli deve dunque, al pari di ogni cristiano, pregare cio che dice, accogliere nelle letture
la Parola di Dio, esultare con il canto dell’Alleluia, unirsi alla liturgia celeste con il Sanctus, e cosi via; in quanto ministro
ordinato, che presiede dunque in persona Christi e in persona Ecclesiae, ha il compito di far entrare la comunita nella
preghiera di Cristo attraverso quella della Chiesa. Queste due esigenze sono peraltro tra loro legate: il primo modo di
aiutare I'assemblea a far propria la preghiera della Chiesa & quello di farla propria a livello personale. Tutto cio
ovviamente ha delle ripercussioni sulla sua posizione rispetto allassemblea. Se & cosa eccellente che, in quanto
presidente, egli sia rivolto verso il popolo e non piu di spalle, c’é tuttavia da chiedersi se questa posizione sia favorevole
alla sua interiorizzazione delle preghiere liturgiche. Da parte nostra, siamo del parere che ci siano alcuni momenti in cui &
bene che anche lui sia rivolto verso la croce, per esempio durante l'atto penitenziale oppure quando vengono

pronunciate le intenzioni della preghiera universale.

Il secondo «riposizionamento» concerne in maniera diretta #irs celebrandi, che & strettamente legata alle condizioni
sociali e culturali. Riguarda in modo particolarissimo la richiesta attuale di appropriazione interiore della celebrazione da
parte di numerosi cristiani. Chi presiede, di conseguenza, non pu0 piu limitarsi, sulla base della sua legittimita
istituzionale e sacramentale, ad eseguire correttamente le prescrizioni del rituale; deve permettere allassemblea di
abitare I'azione in corso. A tale scopo, deve tendere a «fare la verita» di ogni momento liturgico. L'ethos presidenziale
deve dunque essere contrassegnato da quella che ci sembra essere la regola d’oro in materia di liturgia (si tratta di una
«urgia», per I'appunto, e non di una «logia»non dite cio che fate, fate cio che dite»

Quanto € stato appena detto lo lascia intendere: allo stato attuale della cultura in seno alle nostre democrazie
occidentali, il problema fondamentale della liturgia non & quello di cercare dalle parti di un terzo Concilio Vaticano che
elabori testi liturgici nuovi o proponga nuove dinamiche simboliche. La creativita oggi invocata dal popolo cristiano si
situa a monte di tutto cio: nella maniera stessa di dire e di fare... In questa prospettiva € necessario proseguire la lotta
contro la tendenza a spiegare la liturgia al momento della celebrazione. Quest'ultima & ancora troppo ingombra di
discorsi esplicativi. L'intenzione didattica che vi presiede e certo encomiabile, ma la liturgia, lo si voglia o no, perde allora
il suo peso misterico: da oggettivamente intelligente e soggettivamente intelligibile quale deve essere, essa diventa

intellettuale!

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni_liturgici_internazionali/2008_Assemblea/IMG_0829b.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni_liturgici_internazionali/2008_Assemblea/IMG_0829b.jpg

Si commetterebbe dunque un grave errore pastorale se ci si precipitasse senza discernimento sull'attuale domanda di
«personalizzazione» della presidenza ministeriale. Ma si commetterebbe un errore probabilmente altrettanto grave se
questi soli rischi servissero da giustificazione per conservare I'ethos presidenziale foggiato da tutta un’altra cultura;
anche se va riconosciuto che, poiché la funzione del presbitero & di fare sacramentalmente segno verso il Cristo che
presiede, una personalizzazione troppo spinta della propria presidenza ministeriale costituisce probabilmente un pericolo
piti grave, dal punto di vista teologico, di una neutralizzazione troppo forte. E bene dunque restare particolarmente
vigilanti nei confronti delle presidenze liturgiche «calde», che trasformano il presbitero in «animatore», come reclama
volentieri la nostra epoca. Tuttavia i pericoli di questa sopravvalutazione del «carisma» individuale e delle emozioni non
devono mascherare I'importanza della domanda di fondo: poiché i cristiani non sono pit semplicemente degli «eredi»,
poiché si chiede loro di cercare in se stessi le ragioni per partecipare regolarmente alle celebrazioni liturgiche, essi
attendono necessariamente da queste che li nutrano e che il presbitero che le presiede mostri effettivamente di avere
tale sollecitudine. E questa non & una buona cosa, nonostante i rischi segnalati? Tale €& in ogni caso la nostra esperienza
pastorale, esperienza gratificante al cuore stesso delle difficolta...

Si potrebbe elaborare qui una tipologia sommaria dei presbiteri che presiedono. Si potrebbero infatti visualizzare
facilmente due «tipi» di presidente, suddividendoli in zone determinate da due assi, verticale e orizzontale: interiorita /
esteriorita, spiritualita / missione, pieta / comunicazione... Si vedrebbero apparire il «missionario», il «carismatico», il
«teatrale», il «rubricista», il «pio», il «teologo». Nessuno di questi tipi & evidentemente da assolutizzare o da escludere... Non
c'é «una» buona maniera di presiedere: dipende fondamentalmente dalla personalita umana e spirituale di ciascuno. Del
resto «deve» essere cosi, se € vero che il sacramento dell’ordine non pud essere compreso se non come innestato sui
sacramenti dell'iniziazione cristiana.

L'importanza qui riconosciuta, per ragioni sia teologiche che contestuali, al «soggetto» presidente non fa che acuire
'importanza di una «valutazione» da parte di altri. Siamo ben consapevoli di mettere qui i piedi su un terreno che scotta,
soprattutto perché troppi presbiteri, ci sembra, hanno talmente incollato la propria persona alla funzione che ogni
osservazione critica sul modo in cui esercitano quest'ultima li tocca quanto mai sul vivo. Tuttavia dal punto di vista
teologico — lo sottolineiamo — tale questione non € cosi secondaria come la teologia tradizionale, in genere troppo
concentrata sulla validita (o efficacia oggettiva) degli atti sacramentali, lascia spesso credere. Il Concilio di Trento ha
peraltro attirato I'attenzione in questa direzione. Probabilmente senza volerlo, dato che la questione da risolvere
concerneva la comunione sotto le due specie e non, come nel nostro caso, un problema di appropriazione personale
dell'azione sacramentale e/o liturgica. Il Concilio dichiarava infatti che «la Chiesa ha sempre avuto il potere di stabilire o
modificare nell’lamministrazione dei sacramenti, fatta salva la loro sostanza, quegli elementi che ritenesse piu utili per chi
li riceve o per la venerazione degli stessi sacramenti» (Dottrina e canoni sulla comunione sotto le due specie e la
comunione dei fanciulli, 17 luglio 1562, DH 1728). Cosi la finalita dei sacramenti e, piu in generale, della liturgia & «I'utilita
di chi li riceve», vale a dire il bene spirituale dei partecipanti. In questa prospettiva, una presidenza che fosse cosi
preoccupata della «validitd» della sua azione da dimenticare o per lo meno minimizzare le condizioni che permettono la
fecondita soggettiva, cioé il «bene spirituale» — che é cio cui mira essenzialmente tale azione nella vita dei partecipanti,
cosi come sono plasmati dalla cultura attuale —, verrebbe meno alla propria missione. E appunto la fecondita di ogni
celebrazione liturgica che & qui determinante! Molto & gia stato fatto, e cid ha portato veri frutti di santita nella Chiesa. Ma
molto resta da fare. La nostra post-modernita ci richiede in ogni caso di proseguire il cammino.

Louis-Marie CHAUVET

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2



