Home
Paciéncia

Imprimir
Imprimir

s 5,22) outorgado pelo Crucifixo - ressuscitado, e configura-se como participacéo das forcas que provém do evento pascal

Le parole della spiritualita

de ENZO BIANCHI

A paciéncia é atencao ao tempo do outro com a consciéncia plena de que o tempo se vive no plural, com os outros,
constituindo um evento de relagdo, de encontro, de amor.

A escritura confirma que a "Paciéncia" é antes de mais uma prerrogativa divina: segundo Ex 34,6 Deus é makréthymos,
«sofredor», «magnanimo», «paciente» (em hebraico a expressdo equivalente diz literalmente: «lento & ira»). O Deus ligado
em Alian¢a ao povo "teimoso" ndo pode ser sendo contitutivamente paciente. Esta paciéncia manifestou-se plenamente
com o envio do filho Jesus Cristo e na sua morte pelos pecadores e é ainda este facto que rege o tempo presente: «
Ndo é que o Senhor tarde em cumprir a sua promessa, como alguns pensam, mas simplesmente usa de
paciéncia para convosco, pois ndo quer que ninguém pereca, mas que todos se convertam." (2 Pe 3,9). A
paciéncia do Deus Biblico exprime-se no facto de que Ele é o Deus que fala: falando, da tempo ao homem para uma
resposta e assim, espera que estes se convertam. A paciéncia de Deus ndo deve ser confundida com impassividade,
pelo contréario, ela é @ longo respirar da sua paixao» (E. Jingel), é a previdéncia do seu amor, um amor que Rao quer

a morte do pecador, mas que este se converta e que viva» (Ez 33,11), e é uma forca operante mesmo quando o
movimento de converséo ndo esta ainda concluido.

A paciéncia de Deus encontra a sua expressdo maxima na paixdo e na cruz de Cristo: ali a assimetria entre o Deus
paciente e a Humanidade pecadora amplia-se desmesuradamente na paixdo de amor e de sofrimento de Deus no filho
Jesus Cristo crucifixo. Desde entdo a paciéncia como virtude cristd € um dom do Espirito (Gal 5,22) outorgado pelo
crucifixo-ressuscitado e configura-se como participacdo da forca que provém do evento Pascal. Para o cristdo a
paciéncia estende-se a fé e é preserverante - fé que dura no tempo, que € makrothymia, eapacidade de olhar e sentir
em grande», isto é, arte de acolher e viver a incompletude. Este segundo aspecto diz como a paciéncia deve ser
necessariamente humilde: deve levar o Homem a reconhecer a sua incompletude pessoal e a tornar-se paciente para
consigo proprio; ela reconhece a incompletude e a fragilidade das relagbes com os outros, estruturando-se como
paciéncia no confronto com os outros; confessa a incompletude do desenho divino de salvacdo, configurando-se como
esperanca, invocacao e esperanca de salvagdo. A paciéncia é a virtude de uma Igreja que espera o Senhor, que vive
responsavelmente o ainda-nao sem antecipar o fim e sem se elevar a si prépria perante o designio de Deus.

Ela rejeita a impaciéncia da mistica como ideologia e percorre a via exigente da escuta, da obediéncia e da espera no
encontro com o0s outros e com Deus para construir a comunhdo possivel, historica e limitada, com os outros e com
Deus. A paciéncia é atencdo ao tempo do outro com a consciéncia plena de que o tempo se vive no plural, com os
outros, constituindo um evento de relagdo, de encontro, de amor. Por isso, talvez, hoje, numa época assombrada pelo
fascinio do tempo sem restricbes - em que a liberdade é pensada como a auséncia de relagdes, de restricbes, como
possibilidade de recomecar tudo de novo, de um momento para o outro, apagando tudo o que estava para tras,
incluindo relagbes e compromissos - pode parecer extemporaneo mas ao mesmo tempo urgente e necessario, falar
sobre a paciéncia. Para o cristdo ela é central tanto quanto o agapé, tanto quanto o préprio Cristo. Ter paciéncia,
assumir como determinante da prépria existéncia o tempo do outro (de Deus e do outro homem), € obra de amor.
O amor é paciente" (makrothymei), diz Paulo (1 Cor 13,4). E a medida e o critério da paciéncia do crente ndo podem
ser sendo os da "paciéncia de Cristo" (2 Tes 3,5: hypomoné tol ChristoQ). Eis porque, muitas vezes, a paciéncia foi
defenida pelos Padres (da Igreja) como a summa virtus (cf. Tertulliano, De patientia 1,7): ela é essencial a fé, a
esperanca e a caridade.

Cipriano de Cartago escreveu: @ facto de ser cristdo € obra da fé e da esperanca, mas para que a fé e a esperanca
possam produzir frutos, é preciso paciéncia» (Cipriano, De bono patientiae 13). Implicada na fé em Cristo, a
paciéncia torna-se forca nos confrontos consigo mesmo» (Tomas d’Aquino), capacidade para ndo desesperar, para
ndo se deixar abater nas tribulacdes e nas dificuldades; torna-se preserveranca, capacidade de permanecer, durar no
tempo sem se desvirtuar; a verdade torna-se também capacidade de (su)portar os outros bem como as suas historias
pessoais. Nada de heréico nesta operagéo espiritual, mas apenas a fé de ser sustido pelos bragos de Cristo, estendidos
na cruz. Nesta dificil tarefa, o crente é consolado por uma promessa: "Mas aquele que se mantiver firme até ao fim
serd salvo" (Mateus 10,22; 24,13). Promessa que ndo deve ser entendida apenas como confirma¢éo de uma profissao
de fé, mas como pratica da paciéncia a difundir nas rela¢c@es intra-eclesiais, intra-comunitarias (guportando-vos»: Col
3,13), como nas relagcBes da comunidade cristd ad extra, com todos os outros homens (gede pacientes com todos»: 1

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//#
https://www.monasterodibose.it//images/stories/comunita/gli_inizi/img_1715voltodicristo.jpg
https://www.monasterodibose.it//images/stories/comunita/gli_inizi/img_1715voltodicristo.jpg

Tes 5,14). A paciéncia torna-se, assim, uma categoria que interpela a estrutura interna da comunidade cristd e a sua
organizagdo no mundo, no meio dos outros Homens, dos ndo-crentes. E enquanto interpela, inquieta!

ENZO BIANCHI
Le parole della spiritualita
Rizzoli, 1999 pp. 57-60

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2


https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=43&Itemid=613
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=43&Itemid=613
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=43&Itemid=613
https://www.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=43&Itemid=613

